
XI Congreso Argentino de Antropología Social, Rosario, 2014.

Estar-en-el-yerbal. La
conformación de
subjetividades tareferas.

Roa, María Luz.

Cita:
Roa, María Luz (2014). Estar-en-el-yerbal. La conformación de
subjetividades tareferas. XI Congreso Argentino de Antropología Social,
Rosario.

Dirección estable: https://www.aacademica.org/000-081/1197

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
producción académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.

https://www.aacademica.org/000-081/1197


 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

1 

 

XI Congreso Argentino de Antropología Social 

Rosario, 23 al 26 de Julio de 2014 

 

GRUPO DE TRABAJO 54: Antropología de y desde los cuerpos 

 

TÍTULO DE TRABAJO: Estar-en-el-yerbal. La conformación de subjetividades tareferas. 

 

María Luz Roa. CONICET – Instituto de Investigaciones Gino Germani - UBA 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

2 

 

ESTAR-EN-EL-YERBAL 

LA CONFORMACIÓN DE SUBJETIVIDADES TAREFERAS 

 

I. Introducción 

En la provincia de Misiones se produjo una extensión los barrios periurbanos desde la 

década del ’90, en donde se concentraron familias que dependen del trabajo en la 

cosecha de yerba mate (tarefa1),  changas urbanas o migra hacia las grandes urbes de 

Buenos Aires. En el marco de tales procesos, los jóvenes son la primera generación 

que se socializó en estos nuevos espacios, por lo que me resulta significativo indagar 

sobre los cambios y continuidades en sus subjetividades. 

La presente ponencia se pregunta por los caminos hacia la constitución del “ser 

tarefero” que emprenden los jóvenes de estas familias. Localmente “ser tarefero” es 

algo ontológicamente diferente a simplemente tarefear, es decir, el ser es algo que 

excede a la mera práctica. ¿Qué es el ser tarefero? ¿Cómo en el transcurso de la 

experiencia se objetiva esta manera de ser? ¿Cómo se llega a “ser tarefero” en la 

actualidad? 

Para responder a estas preguntas realizo una descripción fenomenológica del estar-en-

el-yerbal y contemplo las manifestaciones de exclusión, discriminación y rechazo 

dirigidas a los cosecheros de yerba mate que resignifican injuriosamente sus prácticas. 

Los presentes hallazgos provienen de datos construidos durante ocho trabajos de 

campo en las ciudades de Oberá y Montecarlo entre 2008 y 2013.  

 

II. La experiencia tarefera. Alquimias corporales. 

La cosecha de yerba mate es uno de los empleos con mayor estabilidad de los barrios 

periurbanos de Misiones que concentran trabajadores agrícolas, ya que se realiza entre 

                                                           
1
 Tarefa: palabra en portugués que se traduce como tarea, quehacer, ocupación, corte, arduo o destajo. 

En la región del Noreste de Argentina se utiliza el verbo tarefear para denominar la cosecha manual de 
yerba mate. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

3 

marzo a septiembre, y durante el mes de diciembre. La misma está ligada a la 

contratación de intermediarios contratistas de mano de obra y a condiciones precarias 

de trabajo2; y consiste en el corte de las ramas de la planta Ilex-Paraguariensis con 

serrucho, con tijera o a mano (según el corte requerido por el colono) (foto1), la 

quebranza de las mismas (foto 2), la separación de las ramas verdes de la planta del 

palo grueso, su acumulación en la ponchada (bolsón de arpilleda) y el armado de raídos 

-cuando la ponchada se ata formando bolsones de 100 kilos- (foto 3), los cuales se 

cargan a) a muque: entre varios tareferos hasta el camión (foto 4); o b) con un guinche 

del camión que levanta el raído hacia el mismo con la ayuda de dos tareferos.  

Considerando que el cobro de la tarefa es a destajo por cantidad cosechada-, la misma 

requiere de la suficiente destreza en el corte, quebranza y armado del raído; la fuerza 

que permita la carga de ponchadas de 50kg a 70kg, y de raídos de 100kg a 120kg; y la 

rapidez necesaria para extraer la cantidad de hoja verde que alcance el jornal. Tarefear 

no es simplemente cortar las ramas de la planta y quebrarlas. Es saber cómo cortar la 

planta para que no se seque con las heladas posteriores; cómo quebrarla rápidamente 

y arrojarla en la ponchada de manera que no se queme con el contacto en el suelo; 

cómo no mezclar las hojas de yerba mate con las de los pinos y coníferas en aquellos 

yerbales con plantaciones mixtas; cómo atar los raídos con la suficiente precisión para 

cargarlos posteriormente en el camión sin que se desarmen; cómo desatarlos 

rápidamente desde lo alto de la carga del camión; cómo moverse de manera más 

rápida y menos cansadora entre las líneas de yerbales que bifurcan el amplio monte, 

evitando hundirse en los hormigueros3 o huecos de tatú entre las capoeiras4; cómo 

                                                           
2 En la actualidad existen dos modalidades de cosecha de yerba mate: 1) aquella en la que se va y 
vuelve durante el día a cosechar a fincas cercanas a las ciudades. En esos casos el camión del 
contratista recoge al amanecer a los tareferos de sus casas en los barrios y los vuelve a llevar al 
atardecer. 2) Y la modalidad de campamento, extendida en la región a partir de la llamada “crisis de la 
yerba” de los años ’90, implica que la cuadrilla se instale en campamentos a los bordes de los yerbales 
durante 15 días. La segunda de ellas –mayormente extendida en la zona norte de la provincia- se vincula 
a condiciones de trabajo más precarias que la primera (ver Roa, 2013). 
3
 Una mañana del 2012 estaba ayudando al Tuti quebrándo las ramas que cortaba con la tijera, mientras 

me explicaba cómo se hacía el corte. El Tuti rápidamente tarefeaba planta por planta entre los yuyos de 
las líneas del amplio yerbal. Cuando cambiamos de planta metí mi pié en un hormiguero sin darme 
cuenta, y en cuestión de segundos grandes hormigas se me subieron por la pierna generándome una 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

4 

economizar el capital corporal estratégicamente durante la jornada o quincena según la 

necesidad económica personal que se tenga, el tipo de yerbal, el tipo de corte, el clima 

del día, “el raleo” corporal –es decir, cómo uno se siente físicamente en el día- y el 

estado anímico. La práctica tarefera implica así por un lado un equilibrio sinergético 

entre la fuerza necesaria para serruchar la planta, cargar el raído, y quebrarla, con la 

delicadeza de la poda que requiere de un cuidado de la planta; y por otro, la 

concentración emocional dentro del ámbito intersubjetivo de la cuadrilla, de manera tal 

de no ponerse caigüé5 y que rinda el trabajo del día.  

En el presente apartado me detengo a analizar la conformación de un saber hacer 

tarefero que constituye una manera de ser tarefera. La fenomenología nos da una 

marco para dar cuenta de esta alquimia de la experiencia, un comienzo existencial 

desde donde comenzar la descripción: si queremos captar la experiencia primigenia del 

estar-en-el-mundo previa al pensar, previa a la reflexión, previa a la objetivación, es 

menester abocarnos en primera instancia al cuerpo desde su preobjetividad (Csordas, 

2011), a la relación práctica cuerpo-mundo dada por el habitus y desde allí comprender 

el cúmulo experiencial que agrupamos como cuerpo-práctica-emoción. Podríamos 

describir estas dimensiones como anillos concéntricos en los que se da nuestra 

percepción, práctica y sentir en el mundo; las cuales son inherentes a nuestra relación 

cuerpo-mundo y presentan diferentes grados de objetividad. Claro está que en la 

                                                                                                                                                                                            
tremenda picazón. El Tuti rió y me dijo “Luz, ya está bautizada” y con unos golpecitos con las ramas sacó 
las hormigas de mis piernas. Mis piernas quedaron picadas por las hormigas, mis manos y brazos por los 
insectos que pululan hacia las 11 de la mañana en el yerbal. Ahí comprendí que existe una percepción 
corporal en el monte en el que el cuerpo va evitando numerosos obstáculos como los insectos, huecos de 
tatú, víboras, etc. Eh aquí la enorme diferencia entre mis interlocutores -inmersos en el monte desde una 
“comodidad” corporal que es una hexis tarefera en la que el cuerpo se encuentra a sus anchas en el 
yerbal-; y yo, una “gallo blanco” –como me decía Antonio, uno de los capataces- a quien le pican los 
insectos, se lastima constantemente las manos, se pone colorada por el sol, no sabe caminar entre los 
yerbales, etc. Yo sentía constantemente la “incomodidad” de estar-en-el-yerbal, mientras que ellos 
estaban “inmersos”. 
4
 Capoeira: término portugués que refiere a las malezas extendidas en las líneas de los yerbales. En los 

yerbales que cuentan con poco mantenimiento, las malezas llegan hasta las rodillas de los tareferos, 
dificultando la vista al suelo (y por ende la percepción visual de víboras, huecos de tatú, insectos del 
monte, profundos pozos hechos por la descomposición de las raíces de árboles talados, etc. 
5
 Caigüé: término guaraní referente a una persona con poco ánimo, cansada, desganada, decaída, triste.  



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

5 

experiencia este cúmulo se vivencia como una unidad práctica que a continuación 

desagregamos para nuestros fines analíticos.  

                            Foto 1                                                                  Foto 2 

  

Tarefero haciendo corte tipo melena con tijera.               Atrás: tarefera cargando raídos con carro.  
                                                                                    Adelante: tarefero quebrando. 

Fotografías de Diego Marcone. Abril del 2013. 
 

                                   Foto 3                                                                Foto 4 

  

Tareferos armando un raído. Fotografía de Diego     Carga a muque de raído. Fotografía de Diego 
Marcone. Montecarlo, mayo del 2012.                       Marcone. Montecarlo, abril del 2013. 

 

II.1 La adquisición de una práctica y de un modo de “hallarse-en-el-yerbal” 

En un contexto en el que la cosecha de yerba mate resulta un trabajo altamente 

informal y a destajo, resulta recurrente que el tarefero cuente con la “ayuda” del trabajo 

familiar de su cónyugue e hijos, de manera tal de incrementar la cantidad cosechada. 

Es por ello que, a pesar de estar vigente la prohibición del trabajo infantil desde el año 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

6 

2008 (Ley 26.390), la generación de quienes actualmente tienen 14 años o más6 

comenzó a ir a los yerbales partir de los 10 años –y en edades más tempranas para los 

hermanos mayores de las familias-. Desde entonces, los niños de familias tareferas 

acompañaban a sus padres y madres a los yerbales durante los recesos escolares de 

invierno y verano, y al inicio del ciclo lectivo (Roa, 2013).  

Así, siguiendo la fenomenología de Kusch, puedo decir que en primera instancia, hay 

una inmersión del sujeto en el yerbal como suelo experiencial, que se da desde un 

estar-en-el-yerbal. Recordemos que para Kusch con el estar circunstancializamos al 

ser, poblando al mundo de una dramática inestabilidad: el “estar no más” (Kusch, 2000). 

Este principio fenomenológico se corresponde con las características de la vida en 

movimiento de las familias tareferas, una vida en la que lo que prima es la inestabilidad: 

de yerbal en yerbal, de trabajo en trabajo, de ciudad en ciudad, de casa en casa, de 

escuela en escuela. Dada la incierta multiocupación del sector –o mejor dicho la sub-

multiocupación- como trabajadores temporarios agrícolas y en menor medida urbanos, 

y su condición de marginalidad social, los tareferos viven “al día” en un presente incierto 

que carece de toda planificación hacia el futuro. Es así que para un niño o joven de 

familia tarefera el yerbal resulta un ámbito finito de sentido por el que atraviesa su vida 

desde el “estar” en una época de tarefa con su familia, un “estar nomás en el yerbal”. 

En el estar-en-el-yerbal el saber hacer tarefero se va haciendo cuerpo a través del 

aprendizaje por el juego y la ayuda familiar.  Los mismos funcionan como una mímesis 

basada en una conciencia corporal del otro y uno mismo, por la cual el individuo 

incorpora predisposiciones (Jackson, 2011) vinculadas a la práctica tarefera. Éste es el 

caso de Daniel, que comenzó a ir al yerbal a los 4 años: 

                                                           
6
 Hago esta indicación generacional, porque a partir de la implementación del Plan Social “Asignación 

Universal por Hijo” en las escuelas se observa una menor cantidad de deserción escolar, debido a que 
los niños ya no acompañan a sus padres y madres a la cosecha. Preliminarmente podría decir que ésto 
se debe a dos factores: por un lado a que uno de los requisitos para su cobro es la escolarización de los 
hijos, por lo que los padres se ven obligados a respetar la currícula escolar de los niños; y por otro lado, 
el ingreso de la Asignación Universal suele reemplazar el aporte de las cónyugues e hijos en la ayuda en 
la cosecha, por lo que las mujeres prefieren quedarse en el hogar con sus hijos. De todas maneras, las 
estrategias familiares varían según los tipos de familias, la cantidad de hijos y el orden de hermanos. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

7 

Daniel: Yo me iba con él [mi papá] y tarefeaba también. Con yo íbamos los tres [su padre, su 

hermana menor y él]. […] Mi papá hacía 4 líneas nomás. Yo iba a una y decíamos ¡jugamos a 

la carrera con papi! (Dice divertidamente) Y nosotros tarefeábamos. Yo cortaba línea (se 

corrige) yo estaba en una línea y cortaba todos los gajos. Y yo me iba a la mañana a tarefear, y 

sacábamos un… un raído, un raído y medio sacábamos con puchitos. […] Con dos puchitos 

nosotros teníamos un raído desatado ya… con mi hermanita. Nosotros armábamos la 

ponchada y carreábamos donde estaba el raído. […] mi papá cortaba las ramas y nosotros 

viruteábamos… 

Entrevista a Daniel (14 años), Escuela Primaria del barrio 100 Hectáreas, Oberá, noviembre del 

2011. 

Con el tiempo, los movimientos del corte, quebranza, carga de puchos y el armado del 

raídos tornan precisos y ágiles, generando una comprensión carnal que precede y 

supera la mera comprensión visual y mental (Wacquant, 2006). 

A lo largo de esta temprana socialización en el yerbal el sujeto aprehende una manera 

de estar-en-el-mundo y una economía del movimiento propia de la práctica tarefera: 

1) una manera de estar-inmerso-en-el-mundo: la misma se expresa a través de la 

posibilidad que tiene el sujeto de “hallarse en el yerbal”. Dicha categoría nativa da 

cuenta de poder “sentirse cómodo” en el yerbal, lo cual implica: 

a) un acostumbramiento del cuerpo a las condiciones climáticas del yerbal: el frío de la 

madrugada en el monte (durante las heladas) y del trayecto en el camión, el estar-bajo 

el rocío de la mañana, el calor del mediodía (puede llegar a los 30ºC) y los insectos que 

despiertan en el monte, el intenso sol, el asecho de las víboras, los huecos de tatú entre 

las líneas del yerbal, etc; 

b) una organización espacio-temporal que diferencia la época de cosecha de la de 

interzafra, los momentos del día en la cuadrilla (ver punto de economía del movimiento), 

y que se organiza en torno a una movilidad trazada por la cuadrilla conectando campo y 

ciudad; 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

8 

c) un estar-con-la-cuadrilla en una relación de constante humorada al calor de chistes y 

gritos sapucai7 que hacen eco en el eterno horizonte del monte. En este sentido, creo 

que el humor de la cuadrilla funciona como un estado del ser colectivo que permite 

atravesar las arduas jornadas de trabajo, que concentra el cuerpo en la labor y que 

hace que uno no se ponga “caigüe”, es decir desganado, triste y por ende coseche 

menos. 

Mamá de Alejandro: Después sí te acostumbrás […]. Después como que no querés dejar más. Yo 

por lo menos… mi hija esa dice “mami, ¿para qué vos te vas a tarefear?”. (Pausa). Pero yo 

estando acá en casa parece que yo me enfermo, no estoy tranquila si no estoy trabajando. Porque 

estoy acostumbrada a eso […]. Y en la casa ya no, porque en la casa vos hacés otro trabajo. […] 

Y en el yerbal vos te vas y tu mente está sólo en tu trabajo. 

Luz: Sólo en eso. Como que estás concentrada. 

Ma: Sí, concentrada en ese trabajo. Y en tu casa ya no, vos tenés que concentrarte en todo. […] 

Yo por lo menos no me hallo. […] 

Alejandro: En el trabajo yo me hallo. 

Ma: Yo por lo menos estoy acostumbrada al yerbal. Porque si yo voy a ir a carpir… otro que no me 

gusta trabajar de empleada. […] 

Ma: [cuando termina la cosecha] Extrañás a las personas. […] Uno extraña. 

Sonia: Cuando para la cosecha uno queda triste por el trabajo mismo y a parte por los 

compañeros. […] Porque para nosotros parece una diversión. […] 

Entrevista a Alejandro (19 años), su mamá y Sonia. Miembros de la cuadrilla de Antonio. Barrio 

Cuatro Bocas, Montecarlo. Mayo del 2012. 

2) una economía del movimiento: el cuerpo del tarefero se entrena en una economía 

del movimiento en miras a sacar la mayor cantidad de yerba en el menor tiempo 

posible, desgastando las energías necesarias que permitan poder soportar el día, que 

permitan que “el día te rinda” –como dirían mis interlocutores-. Esta economía del 

movimiento contempla las variaciones del desgaste energético corporal según: 

a) el clima, el momento del día y del año: durante la cosecha de invierno en las 

primeras horas de la madrugada las heladas permiten que las ramas del yerbal se 
                                                           
7
 Grito largo y agudo de tradición guaraní. Su origen refiere a la leyenda del indio Sapucai y su amigo 

Yasí Verá, quienes murieron perdidos en el monte buscándose entre sí. En las cuadrillas de tareferos se 
escuchan recurrentemente gritos sapucai que acompañan las humoradas de la cuadrilla, y los momentos 
más extenuantes del trabajo en el yerbal. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

9 

quiebren fácilmente; mientras que el mojado de las ramas por el rocío del amanecer 

hace que las mismas tengan un mayor kilaje; por lo cual conviene sacar la mayor 

cantidad de yerba durante esos momentos. Es por ello que durante estas horas del día 

el cuerpo libera el mayor desgaste energético, práctica que a su vez ayuda a calentarlo 

y de esta manera tolerar las bajas temperaturas del monte en la madrugada. Por otro 

lado, si en esos momentos se detiene la actividad, el cuerpo se enfría, y le agarra lo 

que localmente se conoce como “pasmadura”: se hinchan las extremidades, se 

contracturan y acalambran los músculos, por lo que posteriormente resulta doloroso 

volver a tener la velocidad ideal para tarefear. 

b) El tipo de yerbal: si el yerbal es viejo o no está cuidado la planta tiene menor follaje, 

por lo que se saca menor cantidad de yerba en una jornada. En esos casos no importa 

tanto la rapidez en el corte y quebranza ya que se sacará poco kilaje de todas maneras. 

c) El tipo de corte: según los cortes que se pidan –bandera, melena, viruteo, entre 

otros- se saca mayor o menor kilaje, por lo cual en los cortes de mayor conveniencia 

como la bandera, conviene tener más rapidez durante el jornal porque se puede sacar 

mayor kilaje. 

d) La organización de la cuadrilla: cada cuadrilla tiene modos de organización distintos. 

Los mismos varían según los horarios de carga de los raídos, la disciplina que 

promueva el capataz y la composición de la cuadrilla (como veremos más adelante 

varía según cuán guapos sean los tareferos). Esta manera de estar y este saber hacer 

tarefero hecho habitus, paulatinamente constituye un ser tarefero. ¿Qué significa esto? 

 

II.2 Un saber hacer que constituye un ser. 

A diferencia de las representaciones regionales locales -presentes en los discursos de 

los tareferos adultos, jóvenes, los docentes de las escuelas de los barrios, colonos, y 

otros sujetos sociales-, que caracterizan a la tarefa como una actividad poco calificada 

apta para quienes no tienen estudios; en los barrios y en las cuadrillas se diferencia al 

que tarefea del que es tarefero. Quien es considerado y se considera a sí mismo 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

10 

tarefero8, es el/la que porta el conocimiento práctico del saber tarefar, el cual es posible 

si tarefeó desde pequeño de manera constante. Generalmente los hermanos mayores 

de las familias comienzan a ayudar a sus padres en el yerbal entre los 9 y 12 años, 

dejando los estudios tan pronto como cuando adquieren la práctica tarefera (ver Roa, 

2012). A pesar de la importante valoración por la escuela que tienen las familias como 

modo de ascenso social, las privaciones económicas hacen que para los jóvenes 

resulte fundamental aportar económicamente en el hogar -desde edades tempranas 

para los hermanos mayores- y el medio más naturalizado para ello suele ser a través 

del trabajo en la tarefa, ya que pueden ir acompañando a sus familiares. De esta 

manera, el trabajo continuado durante tiempos prolongados permite la in-corporación de 

este saber hacer. 

[…] Javier nos explicó que él nunca podía llegar a tener la práctica para tarefear, porque 

como iba solamente por 

períodos de 15 días –coincidentes con las vacaciones de invierno- en el momento en se 

comenzaba a acostumbrar a cosechar y a tener más velocidad en el quiebre, era cuando 

tenía que dejar de cosechar. Por eso siempre viruteó y no cortó. Ya que para cortar hay 

que tener más práctica. Esto se debe a que después de esos primeros 10 días, ya te 

empezás a sentir como entrenado, el cuerpo te duele menos, no te cuesta tanto levantarte 

a las 4 de la mañana, como que funcionás. Hicimos la comparación como cuando uno 

comienza a trotar, que al principio cuesta, y después uno puede trotar más tiempo. “Eso 

mismo es en la tarefa”, me dijo Javier. 

Notas de campo sobre charla con Javier (18 años) hijo de tarefero del Barrio San Lorenzo, 

alumno de la Escuela Técnica Secundaria del Barrio San Lorenzo. Montecarlo, mayo del 

2012. 

Los tareferos son quienes están todo el año a la espera de la tarefa, porque es 

entonces cuando perciben la mayor cantidad de ingresos. Ellos se identifican como 

tareferos porque la tarefa es el oficio que tienen fijo durante la mayor cantidad de 

                                                           
8 Digo tarefero, porque a pesar de que sea una ocupación que realicen tanto hombres como mujeres, la 

misma se vincula a roles de género masculinos. Es por ello que una mujer “guapa”, es decir que saca un 
kilaje promedio de yerba superior a los 400kg. se dice que “tarefea como un hombre”. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

11 

meses del año, y el oficio que por su práctica (rapidez, fuerza y economía corporal) les 

“conviene hacer”, les “rinde”9. Su cuerpo está preparado,su ser se “halla-en-el-yerbal”. 

Patricia: Hay muchos que no son tareferos porque se mueven despacio… le buscan la vuelta. Y 

los tareferos no, van y con los pies van [hace un gesto con los pies como si avanzara por la 

capoeira, es decir las malezas entre las plantas de yerba]. 

Cristina: Como que un tarefero cuando va, va en alpargatas y va pisando lo que va y va… 

P: Vos por ejemplo [me dice a mí] si vas a entrar en alpargatas al yerbal te vas a lastimar toda, 

pero el tarefero no. 

[…] 

C: Sí, no se lastima y no se cae porque… 

P: No siente más el tarefero. […] Es como que tiene el cuerpo preparado… […] 

Entrevista a Patricia (22 años), su hermana Cristina (25 años). Barrio Cuatro Bocas, Montecarlo,  

noviembre del 2011
10

. 

Asimismo, entre los propios cosecheros se establece una diferenciación por la 

adquisición del conocimiento práctico que distingue a los “más guapos o guapas de la 

cuadrilla”, es decir, entre quienes tienen una mayor facilidad en la práctica. En las 

cuadrillas de tareferos esas diferencias se hacen notar continuamente durante las 

jornadas de trabajo, a través de los chistes y gritos sapucai que se hacen los tareferos 

entre línea, en los cuales se carga a los más lentos. A su vez, en la cuadrilla se hacen 

competencias entre quienes sacan mayor cantidad de raídos –generalmente entre los 

hombres-. Cuando uno termina de armar un raído, lo golpea con la estaca de la 

ponchada, de manera tal que el eco del sonido del golpe comunique a quienes están 

tarefeando en las otras líneas lo “guapo” que es11. Esas competencias funcionan como 

                                                           
9
 En cambio, quienes tarefean sólo de manera ocasional no se consideran tareferos, sino que la tarefa 

resulta el peor oficio de todas las changas urbanas o rurales que puedan conseguir. 
10 Dos años después de escuchar este relato (en abril del 2013), experimenté por mi propio cuerpo lo que 
me explicaban Patricia y Cristina luego de tres jornadas acompañando a cuadrillas en los yerbales. Por el 
simple hecho de estar-en-el-yerbal y ayudar viruteando a dos tareferos amigos, mis manos estaban 
infectadas por las picaduras de varios bichos, apenas podía doblar los dedos de mi mano izquierda, 
estaba cansada por el sol, resfriada por el frío de la mañana, y hacia el mediodía me picaban las piernas 
por las hormigas y las espinas de la capoeira, los brazos y las manos por múltiples insectos. 
11 Los tareferos incluso se dan cuenta por el tipo de sonido que hace la estaca sobre el raído el peso que 

puede tener el raído del compañero. En este sentido, el estar-en-el-yerbal implica el desarrollo de una 
percepción auditiva porque es difícil ver a los compañeros entre línea y línea, ya que las plantas tapan el 
campo visual del cosechero. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

12 

una suerte de incentivo para sacar mayor kilaje, así como también las comparaciones 

de cuánto sacó cada uno al terminar el día12. 

Para concluir lo visto hasta aquí, creo que las tempranas socializaciones en el yerbal 

van constituyendo un saber hacer tarefero que se objetiva en un ser tarefero ligado a tal 

oficio. Para comprender la experiencia del ser tarefero, es menester considerar la 

Sinngebung –como diría Merleau Ponty- que tiñe los múltiples ámbitos finitos de sentido 

en los que se despliegan las vivencias de los jóvenes tareferos, o como diría Kusch, el 

suelo significativo en el que estamos en el mundo. El mismo está teñido por la injuria 

desde la más temprana infancia. 

 

III. Un mundo de injurias 

Así como la yerba mate es conocida localmente como un producto noble que le otorga 

identidad a la región, siendo Misiones una provincia cuyo “mito de origen” se vincula al 

proceso de colonización agrícola e inmigración europea; los trabajadores agropecuarios 

han sido tradicionalmente excluidos de las representaciones hegemónicas (Rau, 2005). 

En este sentido, en la región la tarefa es considerada como la ocupación más baja de 

todas las que se pueden hacer y el yerbal como el ámbito más indigno donde se pueda 

trabajar. La tarefa y yerbal se encuentran así permeados por la injuria desde el 

comienzo de la experiencia. Tal es así que en Misiones la palabra tarefero muchas 

veces es utilizada como un insulto en ámbitos como la colonia, el barrio, la escuela o el 

centro urbano. 

 

 
                                                           
12

 Lo que se lleva para comer también funciona como una distinción que diferencia al tarefero del “gallo 
blanco” –término que me decían a mí por ejemplo-. El que es tarefero lleva en su matula –vianda- reviro –
engrudo que se hace con harina y aceite- con carne frita, una comida lo suficientemente pesada como 
para aguantar el día entero comiendo sólo una vez. En cambio los “gallos blancos” llevan comidas más 
livianas, como pan, sándwiches, empanadas, etc. 
Lo que se lleva para comer también funciona como una distinción que diferencia al tarefero del “gallo 
blanco” –término que me decían a mí por ejemplo-. El que es tarefero lleva en su matula –vianda- reviro –
engrudo que se hace con harina y aceite- con carne frita, una comida lo suficientemente pesada como 
para aguantar el día entero comiendo sólo una vez. En cambio los “gallos blancos” llevan comidas más 
livianas, como pan, sándwiches, empanadas, etc. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

13 

                                  Foto 5                                                               Foto 6 

 

Tareferos esperando al camión a las 5.15am.                      Tareferos regresando del yerbal. Fotografía de Diego 
Fotografia de Diego Marcone. Barrio Cuatro Bocas,             Marcone. Montecarlo, abril del 2013. 
Montecarlo, abril del 2013      
 

En el mundo de los tareferos “en el principio hay la injuria”. Ella es el horizonte de 

sentido sobre el cual están arrojados los sujetos desde su más temprana infancia. La 

injuria se posa en sus cuerpos y espacios: los marca, señala, identifica desde los ojos 

de un otro que los aborrece. A través de la injuria la persona se distingue 

negativamente del resto de los miembros de su sociedad, siendo amenazada por el 

descrédito, el aislamiento social y el desprecio. Se naturaliza así una animosidad 

basada en la desposesión y explotación histórica propia de su posición de clase (ver 

hoja III capítulo 4), radicalizándose la cruda marginalidad de todos los días. La injuria 

somete la carne y alma del sujeto,  constituyendo una corporalidad que hay que ocultar 

y una emocionalidad avergonzada del sí mismo, aquebrantada por trayectorias de 

sufrimiento. Este basamento cultural se organiza en torno a lo que Mario Margulis 

(1999ª) llamó racialización de las relaciones de clase, lo cual refiere a las 

manifestaciones de exclusión, discriminación y rechazo dirigidas a clases sociales 

subordinadas. Las mismas presentan una heteroglosia que da cuenta de una 

yuxtaposición de lenguajes, actitudes, culturas y subculturas que operan solidariamente 

bajo formas complejas de intersección; excluyendo y discriminando a una población con 

rasgos étnicos de descendencia guaraní o mestiza; origen migratorio de las colonias 

rurales (de municipios de la provincia de Misiones, o territorios cercanos de Brasil para 

el caso de Oberá, y Paraguay para el caso de Montecarlo); estilos estéticos (formas 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

14 

locales de ser y hacer) vinculados a la condición de clase obrera rural; y residencia en 

los barrios periurbanos. Tales significaciones dejan sus huellas en la asunción propia 

del ser tarefero. A continuación  me detengo a describir el mundo de injurias en que se 

sitúan los jóvenes -organizado en torno a los procesos de racialización de las relaciones 

de clase-  y su performatividad (Butler, 1997) en la constitución de subjetividades 

inferiorizadas.  

 
III.1 La estigmatización del cuerpo 

Uno de los aspectos peor vistos de la tarefa es la suciedad que deja en el cuerpo (ver 

foto 4 y 5), por eso el comentario más inmediato referente a los tareferos se asocia a la 

calificación yaré, es decir, el tarefero sucio en guaraní. Esta suciedad los asemeja a 

alguien cercano al esclavo, sin derechos, en alguien similar a un animal de carga. 

Pulga: […] un tarefero vos entrás temprano a la mañana. Vos entrás temprano a la mañana, vos 

entrás con un cocido 

y una la yerba que te mojás todo. Salís como un chancho de ahí. Entonces es sucio. 

Carlos: Sí, vos te vas limpio es sólo un día. 

P: Un ratito, media hora. Y un albañil vos estás todo el día limpio trabajando. […] Pero la yerba no. 

Vos te ponés un pantalón lunes y no te vas a estar cambiando todos los días. […] La tierra es 

colorada, y vos sacás el raído en tu espalda, tenés que agacharte, tenés tus rodillas, tu espalda 

chorreada de agua sucia […] Y vos salís como un chancho de ahí. Por eso le dicen “tarefero yaré” 

le dicen al tarefero, tarefero sucio. 

Luz: ¿Yaré qué significa? 

P: Yaré en guaraní se dice tarefero sucio. […] Y vos a donde te vas lo primero que te dicen “¡eh! 

ese es un tarefero sucio!”, “un tarefero yaré” le dicen. Un tarefero sucio ¿entendés? Siempre fue 

así. El que menos ganaba. 

Entrevista a Carlos y el Pulga (tareferos adultos). Barrio San Lorenzo, Montecarlo, noviembre del 

2011. 

Los tareferos se mueven a espaldas de la ciudad, en sus sombras y noches. Sus 

horarios de tránsito por el centro con las ropas y marcas del yerbal se restringen a los 

momentos de salida con el camión hacia las fincas durante a las horas de la madrugada 

(foto5), cuando la ciudad duerme. Entonces sus cuerpos están cubiertos por ropas y 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

15 

ponchadas, sus caras se esconden tras cubre-montañas o gorros que los protegen del 

frío y las miradas, sus voces están apagadas. Al regreso del yerbal (foto 6) resulta 

recurrente que los niños de las colonias les griten “¡tarefero yaré!”, en esos momentos 

los gritos sapucais que acompañaron la jornada se callan, las miradas se tornan 

esquivas. Vergüenza. Al atardecer, los camiones evitan el centro, dirigiéndose por 

caminos alternativos que los lleven al barrio. Y ni bien llegan del barrio, los tareferos se 

apresuran por bañarse, por sacarse las marcas de la tierra colorada en su cuerpo. Una 

tierra que cuesta tanto sacar. En una ocasión el Tuti –tarefero de una de las cuadrillas 

cuadrilla en la que observé- se cortó un dedo con el serrucho en el yerbal, y fue 

buscado por el contratista para que lo atiendan en el hospital. En ese momento, a pesar 

de estar perdiendo sangre de su mano y de posiblemente estar infectándose la herida, 

lo primero que quería hacer era pasar por su casa para cambiarse, de manera tal de no 

ir con la ropa de trabajo al hospital, de no estar “como un chancho” frente al doctor, y 

luego esperar sucio el colectivo en el centro. El contratista lo llevó directamente al 

hospital, porque para que el seguro lo cubriera tenía que ir desde el trabajo, situación 

que a Tuti le generó una profunda vergüenza e incomodidad. 

Otro de los comentarios recurrentes que refieren a los tareferos se asocia con el color 

de la piel, así como también con el curtido que ésta presenta tras innumerables 

jornadas de sol a sol en el yerbal. Ello se simplifica en la afirmación: los tareferos son 

negros. De esta manera, el color de piel los categoriza a priori como alguien inferior a 

los gringos –descendientes de los colonos productores de yerba de origen europeo-, y 

en sus protestas son calificados como negros, vagos que no quieren trabajar. Estos 

términos son recurrentes en los cortes de ruta de los tareferos en los momentos previos 

al comienzo de la cosecha13 o tras finalizar la misma. Tales calificativos y estereotipos 

                                                           
13

 Algo sumamente interesante de esta cuestión, es que desde el 2002, tras la llamada “crisis de la yerba” 
muchos de los cortes de ruta fueron en asociación entre los tareferos y los colonos, para pedir por la 
suba del precio de la yerba, o en reclamo por subsidios en la constraestación. A su vez, a partir del 2008 
a raíz de un conflicto con el ANSES por la devolución de Asignaciones Familiares de tareferos retenidas 
por el organismo se incrementaron las protestas de tareferos. Desde entonces uno de los mayores 
epicentros de las protestas es en Montecarlo, donde desde el 2009 existe el Sindicato de Tareferos de 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

16 

que asemejan al tarefero a alguien cercano a un esclavo, a un animal de carga, se 

reproducen en las escuelas, donde un insulto típico entre los chicos es la simple 

palabra “tarefero”; en los boliches bailables y bailantas “de negros” de la ciudad, es 

decir donde van los jóvenes de sectores populares14, etc. En estos distintos ámbitos, 

desde edades tempranas los niños y jóvenes se van socializando dentro de estas 

valoraciones relativas a que “los tareferos son los más bajos de todos, son los que no 

tienen estudios, son los más ignorantes”. 

Sandra: Para tener más […] O sea, porque a veces los chicos la mayoría dice “no, esa pobrecita, 

es pobre, no sé qué, 

mandioquera, no sé que…” […] Y o sea los chicos me veían menos que todos, así: “¡ay! la 

mandioquera! ¡la 

tarefera!”, la ¡buh! De todo. 

Luz: Ah, ¿te dicen así?: “¡ay! tarefero”. 

S: Porque la tarefa es el peor, el peor. Como que si fuera un delito, el tarefero. O sea, ellos le ven 

como debajo a los 

tareferos. […] hay algunos que “no, yo no me junto con ese que es tarefero”. 

Entrevista a alumnas de 1º año (13 y 15 años) de la Escuela secundaria del Barrio Oberá 4. 

Oberá, marzo del 2011. 

A partir de este tipo de discursos y prácticas ideológicas, la injuria tarefero yaré deforma 

el sentido de la palabra tarefero, modelando las relaciones con los demás y el mundo 

(Eribon, 2001). Ser tarefero se reduce a ser yaré, vago, lo más bajo, lo más 

vergonzoso. Esta injuria genera el efecto de separación entre los normales blancos de 

los estigmatizados negros, contribuyendo a un mayor hostigamiento de la población, 

adjudicando y legitimando el peor lugar de todos a aquellos identificados con estos 

estigmas. 

 

 

                                                                                                                                                                                            
Montecarlo (ver los seguimientos de la problemática por la periodista Alicia Rivas Zelaya de la Radio 
Universidad de Misiones). 
14

También sus rasgos corporales hacen que sean sospechosos para la policía, siendo uno de los blancos 
preferidos por las fuerzas de seguridad en los pedidos de documentos durante los momentos en que 
están en el centro durante horarios “no permitidos” como la noche de los fines de semana. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

17 

III. 2 Barrios malditos 

Tanto en Oberá como en Montecarlo, los barrios que concentran tareferos se 

expandieron a partir de mediados de los años ’90 y continúan expandiéndose en la 

actualidad a pasos agigantados. La mayor parte de sus habitantes fueron expulsados 

de las villas de trabajadores agrícolas en las colonias, de las fincas de los patrones o 

emigraron de sus pequeñas explotaciones rurales, donde tenían su residencia. Tras 

esta expulsión, comenzaron a asentarse en territorios fiscales -inicialmente con las 

mismas carpas de polietileno que usaban en los campamentos tareferos- dando origen 

a villas miserias ubicadas a los bordes de las ciudades. Hacia el 2008 estas villas se 

fueron urbanizando, conformando barrios periurbanos15 o comenzaron a ser 

relocalizadas en otros barrios existentes en territorio rural y urbano. Estos barrios son 

los más estigmatizados de las ciudades. Las habladurías y la opinión pública (presentes 

en los medios de comunicación locales) concentran la delincuencia, drogas, 

alcoholismo, conflictos familiares, y demás problemas en los barrios tareferos, 

estigmatizaciones que los propios jóvenes perciben en las escuelas, las salidas y en los 

usos de la ciudad. De esta manera, el hecho de vivir en los barrios de San Miguel, Cien 

Hectáreas o Sargento Cabral en Oberá; en Malvinas, San Lorenzo o Cuatro Bocas en 

Montecarlo “implica una asunción automática de indignidad social e inferioridad moral 

que se traduce en una aguda conciencia de la degradación simbólica asociada al 

confinamiento en un universo aborrecido y menospreciado” (Wacquant, 2007: 136). 

Gerardo: En el centro siempre que hay pelea dicen que es por los de San Lorenzo. 

Leonardo: Es siempre San Lorenzo, no sé por qué la bronca. 

G: “Son todos de San Lorenzo” nomás te dicen. Siempre de San Lorenzo son… 

Le: Nunca nombran a otro barrio, siempre es San Lorenzo. 

L: ¿Y qué es lo que dicen que… que tiene San Lorenzo? 

                                                           
15

 La urbanización de las villas se lleva a cabo fundamentalmente mediante programas sociales como el 
Promeva –Programa de Mejoramiento de los barrios–, el Plan Techo dependiente del Instituto Provincial 
de Desarrollo Habitacional, entre otros. Estos programas provisionan de agua corriente, baños, 
electricidad en los barrios; así como también construyen calles y veredas. Por otro lado durante los 
últimos 3 años observé importantes mejoras de las escuelas primarias de los barrios –generalmente tras 
piquetes de los vecinos-, así como también comenzaron a construirse escuelas secundarias. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

18 

Le: Que son… digamos que son chorros, que son faloperos. O… a ver, que son patoteros, algo 

así. Todas esas 

boludeses. O sea, cosa que: uno que no nos gusta la droga, dos que casi no armamos problemas 

en el centro –sólo si 

nos buscan-. […] Para eso salimos todos en grupo, grupo de 50, 60… Pero sino… o sea ni nadie 

arma bronca nada 

que ver, tranquilo. 

Entrevista a Gerardo (17 años) y Leornardo (19 años), Barrio San Lorenzo, Montecarlo, noviembre 

del 2011. 

De esta manera, se da lugar a una estigmatización que conjuga la práctica tarefera, la 

descendencia étnica y la residencia en los barrios periurbanos. Es así que me pregunto: 

¿cómo experimentan estas estigmatizaciones los jóvenes? 

                                     Foto 7                                                                 Foto 8 

 

Tareferos en la Liga de fútbol de los sábados.             Los pibes de la esquina (tareferos) con la socióloga 
Fotografía de Diego Marcone. Montecarlo, abril           y el trabajador social Sergio Vega. Fotografía de 
del 2013.                                                                       Diego Marcone. Montecarlo, abril del 2013 
 

IV. Subjetividades inferiorizadas 

En el presente apartado me pregunto por las formas de experimentación juveniles de la 

estigmatización conjugada. Para ello, me detendré a analizar cómo la tarefa se vivencia 

como un conocimiento práctico estigmatizante, el cual enlaza marcas en el cuerpo 

dejadas por tarefear y estar-en-el-yerbal, una emocionalidad vinculada al sufrimiento, y 

el confinamiento en los barrios periurbanos. 

 

IV. 1 Maneras de sentir 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

19 

A lo largo de trayectorias marcadas por la injuria se va dando forma a una paleta de 

sentimientos corporizados intrínsecamente relacionados al ser-en-el-yerbal y los 

sentidos ideológicos presentes en el mito del tarefero yaré, los cuales son 

constituyentes de una manera de sentir: el sufrimiento tarefero. Este sentimiento se 

encuentra asociado a las duras condiciones que experimenta el cuerpo en-el-yerbal y a 

la vergüenza que genera el mito del tarefero yaré. El frío de la noche, las lluvias, el 

calor, “las mojaduras”, la preocupación y dolor permanentes que ello genera, las 

experiencias descalificativas hacia los tareferos parecen acumularse en el cuerpo a la 

manera de sedimentos del sufrir. A través de la acumulación de los duros penares en 

las sucesivas cosechas se constituye una manera de ser ligada al sufrimiento, en 

trayectorias que parecen estar conducidas por el inevitable destino trágico del pobre. El 

tarefero porta el estigma de practicar una actividad “de negros” que lo convierte en 

alguien cercano al esclavo, sin derechos, con una pobreza que desespera, un 

hombre o mujer sufrido/a que se funde tempranamente en el yerbal16. 

 

IV.2 Prácticas de microjerarquías e intra-discriminaciones 

Entre los jóvenes de familias tareferas se establecen diferencias y micro-jerarquías que 

distinguen a los jóvenes tareferos de los jóvenes que practican ocasionalmente la tarefa 

durante las vacaciones. Los jóvenes tareferos –quienes adoptan la manera de ser 

tarefera- son quienes dejaron la escuela y se dedicaron a la tarefa durante toda la 

temporada. Más allá de las circunstancias de extrema necesidad que generalmente 

hicieron que estos chicos se inserten en el mercado laboral yerbatero, el saber tarefear 

se lleva como un castigo por no haber sido mejor, por no haberse quedado en la 

escuela, por ser vago y burro. Para este grupo su destino parece tener el mismo sufrir 

                                                           
16

 “aquel que tarefea experimenta la cosecha como una labor que va “fundiendo” paulatinamente su cuerpo, 
desgastando rápidamente sus energías vitales. Esto significa que los jóvenes insertos en la tarefa pierden 
precozmente 
su fuerza vital, y por ende su juventud. Sus cuerpos fuertes para el trabajo se debilitan por el prematuro y constante 
esfuerzo de cargar los puchos y raídos, los frecuentes accidentes en el yerbal y las rutas, las picaduras de víboras y 
otros insectos, el estar bajo la lluvia, el sol, el calor, el frío, el rocío.” (Roa, 2013: 335). 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

20 

que el de sus padres que lo portan desde la temprana fundición de sus cuerpos, 

asumiendo una identificación como tareferos sufridos. Los últimos son vistos como la 

juventud perdida para los primeros, como los “borrachos de la esquina”17 (foto 8), los 

burros malgastadores, situación que genera constantes intra-discriminaciones en el 

barrio. 

 

IV.3 Prácticas de retraimiento social y chivos expiatorios 

Dadas las actitudes discriminatorias hacia los/as jóvenes de los barrios estigmatizados 

en las escuelas, boliches y otros espacios de la ciudad; los jóvenes se retraen 

socialmente, reuniéndose únicamente con chicos del barrio y autoexcluyéndose de 

transitar por los ámbitos “no permitidos”. 

Así la elección de las escuelas primarias y secundarias, clubes de fútbol e iglesias se 

restringe a “los que son de negros” en donde son todos iguales por lo que hay menos 

posibilidades de ser discriminados. Dicho retraimiento genera rivalidades entre los/as 

jóvenes de los barrios que profundizan el cisma espacial y social. 

Por otro lado, se establecen chivos expiatorios que reproducen las prácticas de 

discriminación que ellos mismos experimentan. Esto sucede por ejemplo con “los 

vecinos nuevos del barrio”, quienes suelen ser calificados como “villeros”, “drogadictos”, 

“borrachos” y “chorros” en el momento de instalarse con sus ranchos de madera en el 

barrio; o “agrandados” en el caso que tengan consumos aceptados o mejoras en la 

casa y se junten con gente de “barrios mejores”. Estas hostilidades producen 

fraccionamientos en el barrio, territorios permitidos y prohibidos por donde los grupos 

de jóvenes pueden o no pasar. Doy un ejemplo ilustrativo de este mecanismo: en Oberá 

corrió un rumor –que hasta fue desmentido por el intendente a través de los diarios- 

según el cual iban a traer villeros de la villa 31 de Buenos Aires al barrio de San Miguel 

                                                           
17 Durante los fines de semana, cuando los tareferos bajan de los campamentos, los jóvenes se juntan a 
tomar en las esquinas del barrio y salen a las bailantas de la ciudad. Es así que en las familias tareferas 
los hombres suelen tener problemas de alcoholismo, mientras que son recurrentes los casos de violencia 
familiar (algo que está completamente naturalizado en los barrios). En cambio, las mujeres que tarefean 
durante los descansos de la cosecha suelen estar ocupadas en las tareas domésticas del hogar, o en el 
cuidado de sus hijos. 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

21 

–un barrio tradicionalmente tarefero, y calificado como el epicentro de todos los males-. 

Este rumor era una de las preocupaciones frecuentes de los vecinos/as durante el año 

2011 y contribuyó a que se establecieran las zonas de los viejos y los nuevos en el 

barrio (migrantes de zonas rurales u otros pueblos de Misiones), cuyos habitantes 

tenían resentimientos entre sí. 

 

IV.4 Estrategias de ocultamiento y clausura  

Otro modo de experimentar el estigma de la tarefa por los jóvenes es a través de 

estrategias de ocultamiento tales como: 1) el uso de ropa de moda y zapatillas de 

marca para salir del barrio; 2) una excesiva limpieza corporal durante los fines de 

semana: por ejemplo, los/as jóvenes que salen a las bailantas pueden pasar horas 

limpiando sus manos con lavandina para sacar el teñido de negro que deja la tarefa en 

las manos; 3) consumos que dan distinción: tales como una moto o equipos de música; 

y 4) el ocultamiento sobre lo que se trabaja en los boliches, el barrio, etc. 

Por último, a lo largo de los avatares de sufrimiento no hay tiempo para pensar en 

tantos dolores, no hay tiempo para duelos, no hay plata para psicólogos que calmen el 

mal tarefero. Simplemente se sigue adelante a través de estrategias de clausura que 

permitan “no pensar” “no ponerse triste”. Como me dijo Cristóbal aquella lluviosa 

mañana: “cuando te ponés a pensar cagaste, ahí te enfermás de tristeza”. Para eso 

ayuda el alcohol, o las distracciones en las ligas de fútbol (foto 7) de los barrios, lo cual 

funciona como una especie de incentivo para seguir adelante. 

 

V. Conclusiones 

En el presente trabajo pongo de manifiesto los caminos hacia la constitución del “ser 

tarefero” que emprenden los jóvenes de estas familias. Sostengo a modo de hipótesis 

que el saber hacer tarefero es una práctica compleja, íntimamente vinculada a la 

conformación de una corporalidad tarefera, desplegándose como una alquimia 

experiencial que abarca una corporalidad, una sinergia y una emocionalidad 

constituidas desde la inmersión del sujeto en el yerbal como ámbito finito de sentido y 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

22 

en particular, desde la intersubjetividad de la cuadrilla. Asimismo, pongo de manifiesto 

algunas prácticas de discriminación hacia los jóvenes tareferos y los procesos de 

significación de la práctica tarefera. La estigmatización modela el sentido del ser 

tarefero (que implica una manera de ser constituida por un estar-en-el-yerbal y por una 

práctica in-corporada), tornando a la práctica tarefera en una injuria performativa que 

organiza las relaciones con los demás y el mundo. Ser tarefero se reduce a ser yaré, 

conjugando una estigmatización a la clase social, el color de la piel y el confinamiento 

en los barrios periurbanos. Esta estigmatización se experimenta desde el dolor de la 

carne, dando forma a una paleta de sentimientos que constituyen una manera de sentir 

tarefera organizada en torno al sufrimiento. Así, los jóvenes se resisten a identificarse 

como tareferos, a sufrir como lo hicieron sus padres, por lo que realizan diversas 

prácticas de diferenciación, encubrimiento, distanciamiento y clausura social que 

revelan la conflictividad y estrategias de distinción en el interior del sector. 

 

VI.Bibliografía

-Butler, J. (1997): Lenguaje, poder e 

identidad. España. Editorial Sintesis.  

-Csordas, T. (2011): “La in-corporación 

como paradigma para la antropología”. 

En: Cabrera, P., Lozano Rivera, C. y 

Roa, M.L. Fichas del Equipo de 

Antropología de la Subjetividad. 

Alquimias Corporales. Buenos Aires. 

OPFYL, Universidad de Buenos Aires. 

-Eribon, D. (2001): Reflexiones sobre la 

cuestión gay. Barcelona. Editorial 

Anagrama. 

-Jackson, M. (2011): “Conocimiento del 

cuerpo”. En Citro, S. (comp.), Cuerpos 

Plurales. Antropología de y desde los 

cuerpos. Buenos Aires. Editorial 

Biblos/Culturalia. 

-Kusch, R., (2000): “El mero estar” y “17. 

La encrucijada de estar no más”. En 

Obras completas. Tomo I, Santa Fe, 

Fundación Ross. 

-Margulis, M (1999): “La racialización de 

las relaciones de clase”. En Margulis, 

Urresti y otros, La segregación negada. 

Biblos. Buenos Aires. 

-Rau, V. (2005): Los cosecheros de 

yerba mate: mercado de trabajo agrario 

y lucha social en Misiones. Tesis inédita 



 

– XI Congreso Argentino de Antropología Social – Facultad de Humanidades y Artes – UNR – Rosario, Argentina 

23 

de doctorado en Ciencias Sociales, 

Facultad de Ciencias Sociales, 

Universidad de Buenos Aires. 

-Roa, M.L. (2013): “Tarefa que me 

hiciste sufrir… La emocionalidad en la 

constitución del self de los jóvenes de 

familias tareferas”. En Revista Trabajo 

y Sociedad, Nº 20, INDES, Universidad 

Nacional de Santiago del Estero. 

-Wacquant, L. (2006): Entre las cuerdas: 

cuadernos de un aprendiz de boxeador. 

Buenos Aires, Siglo XXI Editores. 

Fuentes primarias 

Entrevistas y notas de campo realizadas 

durante los años 2008, 2010, 2011, 

2012 y 2013. 

Diario de campo año 2011, 2012, 2013 

Fotos tomadas por Diego H. Marcone en 

trabajo de campo, Montecarlo, mayo del 

2012 y abril del 2013 

 


