Xl Congreso Argentino de Antropologia Social, Rosario, 2014.

Estar-en-el-yerbal. La
conformacion de
subjetividades tareferas.

Roa, Maria Luz.

Cita:
Roa, Maria Luz (2014). Estar-en-el-yerbal. La conformacion de
subjetividades tareferas. XI Congreso Argentino de Antropologia Social,
Rosario.

Direccién estable: https://www.aacademica.org/000-081/1197

Acta Académica es un proyecto académico sin fines de lucro enmarcado en la iniciativa de acceso
abierto. Acta Académica fue creado para facilitar a investigadores de todo el mundo el compartir su
produccidén académica. Para crear un perfil gratuitamente o acceder a otros trabajos visite:
https://www.aacademica.org.



https://www.aacademica.org/000-081/1197

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

XI CAAS

ROSAR

Xl Congreso Argentino de Antropologia Social

Rosario, 23 al 26 de Julio de 2014

GRUPO DE TRABAJO 54: Antropologia de y desde los cuerpos

TiTULO DE TRABAJO: Estar-en-el-yerbal. La conformacién de subjetividades tareferas.

1 Maria Luz Roa. CONICET - Instituto de Investigaciones Gino Germani - UBA

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

XI CAAS

Congress Argenan 8¢ AWopaioghe

ESTAR-EN-EL-YERBAL
LA CONFORMACION DE SUBJETIVIDADES TAREFERAS

l. Introduccidn

En la provincia de Misiones se produjo una extension los barrios periurbanos desde la
década del '90, en donde se concentraron familias que dependen del trabajo en la
cosecha de yerba mate (tarefa'), changas urbanas o migra hacia las grandes urbes de
Buenos Aires. En el marco de tales procesos, los jovenes son la primera generacion
que se socializé en estos nuevos espacios, por lo que me resulta significativo indagar
sobre los cambios y continuidades en sus subjetividades.

La presente ponencia se pregunta por los caminos hacia la constitucion del “ser
tarefero” que emprenden los jovenes de estas familias. Localmente “ser tarefero” es
algo ontolégicamente diferente a simplemente tarefear, es decir, el ser es algo que
excede a la mera practica. ¢Qué es el ser tarefero? ¢(Como en el transcurso de la
experiencia se objetiva esta manera de ser? ;Como se llega a “ser tarefero” en la
actualidad?

Para responder a estas preguntas realizo una descripcién fenomenoldgica del estar-en-
el-yerbal y contemplo las manifestaciones de exclusién, discriminacion y rechazo
dirigidas a los cosecheros de yerba mate que resignifican injuriosamente sus practicas.
Los presentes hallazgos provienen de datos construidos durante ocho trabajos de
campo en las ciudades de Obera y Montecarlo entre 2008 y 2013.

Il. La experiencia tarefera. Alquimias corporales.
La cosecha de yerba mate es uno de los empleos con mayor estabilidad de los barrios

periurbanos de Misiones que concentran trabajadores agricolas, ya que se realiza entre

! Tarefa: palabra en portugués que se traduce como tarea, quehacer, ocupacion, corte, arduo o destajo.
En la region del Noreste de Argentina se utiliza el verbo tarefear para denominar la cosecha manual de
yerba mate.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

marzo a septiembre, y durante el mes de diciembre. La misma esta ligada a la
contratacion de intermediarios contratistas de mano de obra y a condiciones precarias
de trabajo? y consiste en el corte de las ramas de la planta llex-Paraguariensis con
serrucho, con tijera 0 a mano (segun el corte requerido por el colono) (fotol), la
guebranza de las mismas (foto 2), la separacion de las ramas verdes de la planta del
palo grueso, su acumulacién en la ponchada (bolson de arpilleda) y el armado de raidos
-cuando la ponchada se ata formando bolsones de 100 kilos- (foto 3), los cuales se
cargan a) a muque: entre varios tareferos hasta el camién (foto 4); o b) con un guinche
del camion que levanta el raido hacia el mismo con la ayuda de dos tareferos.

Considerando que el cobro de la tarefa es a destajo por cantidad cosechada-, la misma
requiere de la suficiente destreza en el corte, quebranza y armado del raido; la fuerza
que permita la carga de ponchadas de 50kg a 70kg, y de raidos de 100kg a 120kg; y la
rapidez necesaria para extraer la cantidad de hoja verde que alcance el jornal. Tarefear
no es simplemente cortar las ramas de la planta y quebrarlas. Es saber como cortar la
planta para que no se seque con las heladas posteriores; cémo quebrarla rapidamente
y arrojarla en la ponchada de manera que no se queme con el contacto en el suelo;
cémo no mezclar las hojas de yerba mate con las de los pinos y coniferas en aquellos
yerbales con plantaciones mixtas; cdmo atar los raidos con la suficiente precision para
cargarlos posteriormente en el camion sin que se desarmen; como desatarlos
rapidamente desde lo alto de la carga del camion; como moverse de manera mas
rapida y menos cansadora entre las lineas de yerbales que bifurcan el amplio monte,

evitando hundirse en los hormigueros® o huecos de tat( entre las capoeiras*; c6mo

2 En la actualidad existen dos modalidades de cosecha de yerba mate: 1) aquella en la que se va y
vuelve durante el dia a cosechar a fincas cercanas a las ciudades. En esos casos el camion del
contratista recoge al amanecer a los tareferos de sus casas en los barrios y los vuelve a llevar al
atardecer. 2) Y la modalidad de campamento, extendida en la regién a partir de la llamada “crisis de la
yerba” de los afos ’90, implica que la cuadrilla se instale en campamentos a los bordes de los yerbales
durante 15 dias. La segunda de ellas —-mayormente extendida en la zona norte de la provincia- se vincula
a condiciones de trabajo mas precarias que la primera (ver Roa, 2013).

® Una mafiana del 2012 estaba ayudando al Tuti quebrando las ramas que cortaba con la tijera, mientras
me explicaba como se hacia el corte. El Tuti rapidamente tarefeaba planta por planta entre los yuyos de
las lineas del amplio yerbal. Cuando cambiamos de planta meti mi pié en un hormiguero sin darme
cuenta, y en cuestion de segundos grandes hormigas se me subieron por la pierna generandome una

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

economizar el capital corporal estratégicamente durante la jornada o quincena segun la
necesidad econdmica personal que se tenga, el tipo de yerbal, el tipo de corte, el clima
del dia, “el raleo” corporal —es decir, cbmo uno se siente fisicamente en el dia- y el
estado animico. La préactica tarefera implica asi por un lado un equilibrio sinergético
entre la fuerza necesaria para serruchar la planta, cargar el raido, y quebrarla, con la
delicadeza de la poda que requiere de un cuidado de la planta; y por otro, la
concentracion emocional dentro del ambito intersubjetivo de la cuadrilla, de manera tal
de no ponerse caigiié® y que rinda el trabajo del dia.

En el presente apartado me detengo a analizar la conformacion de un saber hacer
tarefero que constituye una manera de ser tarefera. La fenomenologia nos da una
marco para dar cuenta de esta alquimia de la experiencia, un comienzo existencial
desde donde comenzar la descripcion: si queremos captar la experiencia primigenia del
estar-en-el-mundo previa al pensar, previa a la reflexion, previa a la objetivacion, es
menester abocarnos en primera instancia al cuerpo desde su preobjetividad (Csordas,
2011), a la relacion practica cuerpo-mundo dada por el habitus y desde alli comprender
el cuamulo experiencial que agrupamos como cuerpo-practica-emocion. Podriamos
describir estas dimensiones como anillos concéntricos en los que se da nuestra
percepcion, practica y sentir en el mundo; las cuales son inherentes a nuestra relacion

cuerpo-mundo y presentan diferentes grados de objetividad. Claro estd que en la

tremenda picazon. El Tuti rié y me dijo “Luz, ya esté bautizada” y con unos golpecitos con las ramas sacé
las hormigas de mis piernas. Mis piernas quedaron picadas por las hormigas, mis manos y brazos por los
insectos que pululan hacia las 11 de la mafana en el yerbal. Ahi comprendi que existe una percepcion
corporal en el monte en el que el cuerpo va evitando numerosos obstaculos como los insectos, huecos de
tatd, viboras, etc. Eh aqui la enorme diferencia entre mis interlocutores -inmersos en el monte desde una
“comodidad” corporal que es una hexis tarefera en la que el cuerpo se encuentra a sus anchas en el
yerbal-; y yo, una “gallo blanco” —como me decia Antonio, uno de los capataces- a quien le pican los
insectos, se lastima constantemente las manos, se pone colorada por el sol, no sabe caminar entre los
yerbales, etc. Yo sentia constantemente la “incomodidad” de estar-en-el-yerbal, mientras que ellos
estaban “inmersos”.

4 Capoeira: término portugués que refiere a las malezas extendidas en las lineas de los yerbales. En los
yerbales que cuentan con poco mantenimiento, las malezas llegan hasta las rodillas de los tareferos,
dificultando la vista al suelo (y por ende la percepcién visual de viboras, huecos de tatd, insectos del
monte, profundos pozos hechos por la descomposicion de las raices de arboles talados, etc.

® Caiguié: término guarani referente a una persona con poco &nimo, cansada, desganada, decaida, triste.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social
EDGARDO GARBULSKY

XI CAAS

ROSAR

experiencia este cumulo se vivencia como una unidad practica que a continuacion

desagregamos para nuestros fines analiticos.

Tarefero haciendo corte tipo melena con tijera. Atras: tarefera cargando raidos con carro.
Adelante: tarefero quebrando.
Fotografias de Diego Marcone. Abril del 2013.

Tareferos armando un raido. Fotografia de Diego  Carga a muque de raido. Fotografia de Diego
Marcone. Montecarlo, mayo del 2012. Marcone. Montecarlo, abril del 2013.

II.1 La adquisicién de una practica y de un modo de “hallarse-en-el-yerbal”

En un contexto en el que la cosecha de yerba mate resulta un trabajo altamente
informal y a destajo, resulta recurrente que el tarefero cuente con la “ayuda” del trabajo
familiar de su conyugue e hijos, de manera tal de incrementar la cantidad cosechada.
Es por ello que, a pesar de estar vigente la prohibicién del trabajo infantil desde el afio

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

2008 (Ley 26.390), la generacién de quienes actualmente tienen 14 afios 0o mas®

comenzo a ir a los yerbales partir de los 10 afios —y en edades mas tempranas para los
hermanos mayores de las familias-. Desde entonces, los nifios de familias tareferas
acompafnaban a sus padres y madres a los yerbales durante los recesos escolares de
invierno y verano, y al inicio del ciclo lectivo (Roa, 2013).

Asi, siguiendo la fenomenologia de Kusch, puedo decir que en primera instancia, hay
una inmersion del sujeto en el yerbal como suelo experiencial, que se da desde un
estar-en-el-yerbal. Recordemos que para Kusch con el estar circunstancializamos al
ser, poblando al mundo de una dramatica inestabilidad: el “estar no mas” (Kusch, 2000).
Este principio fenomenologico se corresponde con las caracteristicas de la vida en
movimiento de las familias tareferas, una vida en la que lo que prima es la inestabilidad:
de yerbal en yerbal, de trabajo en trabajo, de ciudad en ciudad, de casa en casa, de
escuela en escuela. Dada la incierta multiocupacion del sector —o mejor dicho la sub-
multiocupacion- como trabajadores temporarios agricolas y en menor medida urbanos,
y su condicién de marginalidad social, los tareferos viven “al dia” en un presente incierto
que carece de toda planificacion hacia el futuro. Es asi que para un nifio o joven de
familia tarefera el yerbal resulta un ambito finito de sentido por el que atraviesa su vida
desde el “estar” en una época de tarefa con su familia, un “estar nomas en el yerbal’.

En el estar-en-el-yerbal el saber hacer tarefero se va haciendo cuerpo a través del
aprendizaje por el juego y la ayuda familiar. Los mismos funcionan como una mimesis
basada en una conciencia corporal del otro y uno mismo, por la cual el individuo
incorpora predisposiciones (Jackson, 2011) vinculadas a la préactica tarefera. Este es el

caso de Daniel, que comenzé a ir al yerbal a los 4 afios:

6 Hago esta indicacion generacional, porque a partir de la implementacion del Plan Social “Asignacion
Universal por Hijo” en las escuelas se observa una menor cantidad de deserciéon escolar, debido a que
los nifios ya no acompafan a sus padres y madres a la cosecha. Preliminarmente podria decir que ésto
se debe a dos factores: por un lado a que uno de los requisitos para su cobro es la escolarizacion de los
hijos, por lo que los padres se ven obligados a respetar la curricula escolar de los nifios; y por otro lado,
el ingreso de la Asignacion Universal suele reemplazar el aporte de las cényugues e hijos en la ayuda en
la cosecha, por lo que las mujeres prefieren quedarse en el hogar con sus hijos. De todas maneras, las
estrategias familiares varian segun los tipos de familias, la cantidad de hijos y el orden de hermanos.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

Daniel: Yo me iba con él [mi papd] y tarefeaba también. Con yo ibamos los tres [su padre, su
hermana menor y él]. [...] Mi papa hacia 4 lineas nomas. Yo iba a una y deciamos jjugamos a
la carrera con papi! (Dice divertidamente) Y nosotros tarefedbamos. Yo cortaba linea (se
corrige) yo estaba en una linea y cortaba todos los gajos. Y yo me iba a la mafiana a tarefear, y
sacabamos un... un raido, un raido y medio sacdbamos con puchitos. [...] Con dos puchitos
nosotros teniamos un raido desatado ya... con mi hermanita. Nosotros armabamos la
ponchada y carreabamos donde estaba el raido. [...] mi papa cortaba las ramas y nosotros
virutedbamos...
Entrevista a Daniel (14 afios), Escuela Primaria del barrio 100 Hectareas, Obera, noviembre del
2011.

Con el tiempo, los movimientos del corte, quebranza, carga de puchos y el armado del
raidos tornan precisos y agiles, generando una comprension carnal que precede y
supera la mera comprension visual y mental (Wacquant, 2006).

A lo largo de esta temprana socializacién en el yerbal el sujeto aprehende una manera
de estar-en-el-mundo y una economia del movimiento propia de la practica tarefera:

1) una manera de estar-inmerso-en-el-mundo: la misma se expresa a través de la
posibilidad que tiene el sujeto de “hallarse en el yerbal”’. Dicha categoria nativa da
cuenta de poder “sentirse comodo” en el yerbal, lo cual implica:

a) un acostumbramiento del cuerpo a las condiciones climéticas del yerbal: el frio de la
madrugada en el monte (durante las heladas) y del trayecto en el camién, el estar-bajo
el rocio de la mafiana, el calor del mediodia (puede llegar a los 30°C) y los insectos que
despiertan en el monte, el intenso sol, el asecho de las viboras, los huecos de tatu entre
las lineas del yerbal, etc;

b) una organizacion espacio-temporal que diferencia la época de cosecha de la de
interzafra, los momentos del dia en la cuadrilla (ver punto de economia del movimiento),
y que se organiza en torno a una movilidad trazada por la cuadrilla conectando campo y

ciudad;

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

) un estar-con-la-cuadrilla en una relacion de constante humorada al calor de chistes y
gritos sapucai’ que hacen eco en el eterno horizonte del monte. En este sentido, creo
que el humor de la cuadrilla funciona como un estado del ser colectivo que permite
atravesar las arduas jornadas de trabajo, que concentra el cuerpo en la labor y que
hace que uno no se ponga “caigie”, es decir desganado, triste y por ende coseche

menos.

Mama de Alejandro: Después si te acostumbras [...]. Después como que no querés dejar mas. Yo
por lo menos... mi hija esa dice “mami, jpara qué vos te vas a tarefear?”. (Pausa). Pero yo
estando aca en casa parece que yo me enfermo, no estoy tranquila si no estoy trabajando. Porque
estoy acostumbrada a eso [...]. Y en la casa ya no, porque en la casa vos hacés otro trabajo. [...]
Y en el yerbal vos te vas y tu mente esta sélo en tu trabajo.
Luz: Sélo en eso. Como que estas concentrada.
Ma: Si, concentrada en ese trabajo. Y en tu casa ya no, vos tenés que concentrarte en todo. [...]
Yo por lo menos no me hallo. [...]
Alejandro: En el trabajo yo me hallo.
Ma: Yo por lo menos estoy acostumbrada al yerbal. Porque si yo voy a ir a carpir... otro que no me
gusta trabajar de empleada. [...]
Ma: [cuando termina la cosecha] Extrafias a las personas. [...] Uno extrafa.
Sonia: Cuando para la cosecha uno queda triste por el trabajo mismo y a parte por los
compafieros. [...] Porque para nosotros parece una diversion. [...]

Entrevista a Alejandro (19 afios), su mama y Sonia. Miembros de la cuadrilla de Antonio. Barrio

Cuatro Bocas, Montecarlo. Mayo del 2012.

2) una economia del movimiento: el cuerpo del tarefero se entrena en una economia
del movimiento en miras a sacar la mayor cantidad de yerba en el menor tiempo
posible, desgastando las energias necesarias que permitan poder soportar el dia, que
permitan que “el dia te rinda” —como dirian mis interlocutores-. Esta economia del
movimiento contempla las variaciones del desgaste energético corporal segun:

a) el clima, el momento del dia y del afio: durante la cosecha de invierno en las

primeras horas de la madrugada las heladas permiten que las ramas del yerbal se

" Grito largo y agudo de tradicion guarani. Su origen refiere a la leyenda del indio Sapucai y su amigo
Yasi Vera, quienes murieron perdidos en el monte buscandose entre si. En las cuadrillas de tareferos se
escuchan recurrentemente gritos sapucai que acompafian las humoradas de la cuadrilla, y los momentos
maés extenuantes del trabajo en el yerbal.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

quiebren facilmente; mientras que el mojado de las ramas por el rocio del amanecer
hace que las mismas tengan un mayor kilaje; por lo cual conviene sacar la mayor
cantidad de yerba durante esos momentos. Es por ello que durante estas horas del dia
el cuerpo libera el mayor desgaste energético, practica que a su vez ayuda a calentarlo
y de esta manera tolerar las bajas temperaturas del monte en la madrugada. Por otro
lado, si en esos momentos se detiene la actividad, el cuerpo se enfria, y le agarra lo
que localmente se conoce como “pasmadura”. se hinchan las extremidades, se
contracturan y acalambran los musculos, por lo que posteriormente resulta doloroso
volver a tener la velocidad ideal para tarefear.

b) El tipo de yerbal: si el yerbal es viejo o no esta cuidado la planta tiene menor follaje,
por lo que se saca menor cantidad de yerba en una jornada. En esos casos no importa
tanto la rapidez en el corte y quebranza ya que se sacara poco kilaje de todas maneras.
c) El tipo de corte: segun los cortes que se pidan —bandera, melena, viruteo, entre
otros- se saca mayor o menor kilaje, por lo cual en los cortes de mayor conveniencia
como la bandera, conviene tener mas rapidez durante el jornal porque se puede sacar
mayor kilaje.

d) La organizacion de la cuadrilla: cada cuadrilla tiene modos de organizacion distintos.
Los mismos varian segun los horarios de carga de los raidos, la disciplina que
promueva el capataz y la composicion de la cuadrilla (como veremos mas adelante
varia segun cuan guapos sean los tareferos). Esta manera de estar y este saber hacer

tarefero hecho habitus, paulatinamente constituye un ser tarefero. ¢ Qué significa esto?

[1.2 Un saber hacer que constituye un ser.

A diferencia de las representaciones regionales locales -presentes en los discursos de
los tareferos adultos, jovenes, los docentes de las escuelas de los barrios, colonos, y
otros sujetos sociales-, que caracterizan a la tarefa como una actividad poco calificada
apta para quienes no tienen estudios; en los barrios y en las cuadrillas se diferencia al

que tarefea del que es tarefero. Quien es considerado y se considera a si mismo

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



10

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

tarefero®, es ellla que porta el conocimiento practico del saber tarefar, el cual es posible
si tarefe6 desde pequefio de manera constante. Generalmente los hermanos mayores
de las familias comienzan a ayudar a sus padres en el yerbal entre los 9 y 12 afos,
dejando los estudios tan pronto como cuando adquieren la practica tarefera (ver Roa,
2012). A pesar de la importante valoracion por la escuela que tienen las familias como
modo de ascenso social, las privaciones econdémicas hacen que para los jovenes
resulte fundamental aportar econémicamente en el hogar -desde edades tempranas
para los hermanos mayores- y el medio mas naturalizado para ello suele ser a través
del trabajo en la tarefa, ya que pueden ir acompafiando a sus familiares. De esta
manera, el trabajo continuado durante tiempos prolongados permite la in-corporacion de
este saber hacer.

[...] Javier nos explicd que €l nunca podia llegar a tener la practica para tarefear, porque
como iba solamente por
periodos de 15 dias —coincidentes con las vacaciones de invierno- en el momento en se
comenzaba a acostumbrar a cosechar y a tener mas velocidad en el quiebre, era cuando
tenia que dejar de cosechar. Por eso siempre viruted y no cort6. Ya que para cortar hay
que tener mas practica. Esto se debe a que después de esos primeros 10 dias, ya te
empezas a sentir como entrenado, el cuerpo te duele menos, no te cuesta tanto levantarte
a las 4 de la mafiana, como que funcionas. Hicimos la comparacibn como cuando uno
comienza a trotar, que al principio cuesta, y después uno puede trotar mas tiempo. “Eso
mismo es en la tarefa”, me dijo Javier.
Notas de campo sobre charla con Javier (18 afios) hijo de tarefero del Barrio San Lorenzo,
alumno de la Escuela Técnica Secundaria del Barrio San Lorenzo. Montecarlo, mayo del
2012.
Los tareferos son quienes estan todo el afio a la espera de la tarefa, porque es
entonces cuando perciben la mayor cantidad de ingresos. Ellos se identifican como

tareferos porque la tarefa es el oficio que tienen fijjo durante la mayor cantidad de

® Digo tarefero, porque a pesar de que sea una ocupacion que realicen tanto hombres como mujeres, la
misma se vincula a roles de género masculinos. Es por ello que una mujer “guapa”, es decir que saca un
kilaje promedio de yerba superior a los 400kg. se dice que “tarefea como un hombre”.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



11

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

1

i l.‘!( ‘l,';

2 ( 2 ‘

LRSS
’ s

meses del afo, y el oficio que por su practica (rapidez, fuerza y economia corporal) les

“conviene hacer”, les “rinde™. Su cuerpo esta preparado,su ser se “halla-en-el-yerbal’.

Patricia: Hay muchos que no son tareferos porque se mueven despacio... le buscan la vuelta. Y
los tareferos no, van y con los pies van [hace un gesto con los pies como si avanzara por la
capoeira, es decir las malezas entre las plantas de yerba].

Cristina: Como que un tarefero cuando va, va en alpargatas y va pisando lo que va y va...

P: Vos por ejemplo [me dice a mi] si vas a entrar en alpargatas al yerbal te vas a lastimar toda,

pero el tarefero no.

[...]
C: Si, no se lastima y no se cae porque...
P: No siente mas el tarefero. [...] Es como que tiene el cuerpo preparado... [...]
Entrevista a Patricia (22 afios), su hermana Cristina (25 afios). Barrio Cuatro Bocas, Montecarlo,
noviembre del 2011"°.

Asimismo, entre los propios cosecheros se establece una diferenciaciéon por la
adquisicidon del conocimiento practico que distingue a los “mas guapos o guapas de la
cuadrilla”, es decir, entre quienes tienen una mayor facilidad en la practica. En las
cuadrillas de tareferos esas diferencias se hacen notar continuamente durante las
jornadas de trabajo, a través de los chistes y gritos sapucai que se hacen los tareferos
entre linea, en los cuales se carga a los mas lentos. A su vez, en la cuadrilla se hacen
competencias entre quienes sacan mayor cantidad de raidos —generalmente entre los
hombres-. Cuando uno termina de armar un raido, lo golpea con la estaca de la
ponchada, de manera tal que el eco del sonido del golpe comunigue a quienes estan

tarefeando en las otras lineas lo “guapo” que es'!. Esas competencias funcionan como

® En cambio, quienes tarefean sélo de manera ocasional no se consideran tareferos, sino que la tarefa
resulta el peor oficio de todas las changas urbanas o rurales que puedan conseguir.

% pos afios después de escuchar este relato (en abril del 2013), experimenté por mi propio cuerpo lo que
me explicaban Patricia y Cristina luego de tres jornadas acompafiando a cuadrillas en los yerbales. Por el
simple hecho de estar-en-el-yerbal y ayudar viruteando a dos tareferos amigos, mis manos estaban
infectadas por las picaduras de varios bichos, apenas podia doblar los dedos de mi mano izquierda,
estaba cansada por el sol, resfriada por el frio de la mafana, y hacia el mediodia me picaban las piernas
por las hormigas y las espinas de la capoeira, los brazos y las manos por mdltiples insectos.

1) os tareferos incluso se dan cuenta por el tipo de sonido que hace la estaca sobre el raido el peso que
puede tener el raido del compafiero. En este sentido, el estar-en-el-yerbal implica el desarrollo de una
percepcion auditiva porque es dificil ver a los comparfieros entre linea y linea, ya que las plantas tapan el
campo visual del cosechero.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



12

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

una suerte de incentivo para sacar mayor kilaje, asi como también las comparaciones
de cuanto sacé cada uno al terminar el dia'%.

Para concluir lo visto hasta aqui, creo que las tempranas socializaciones en el yerbal
van constituyendo un saber hacer tarefero que se objetiva en un ser tarefero ligado a tal
oficio. Para comprender la experiencia del ser tarefero, es menester considerar la
Sinngebung —como diria Merleau Ponty- que tifie los multiples &mbitos finitos de sentido
en los que se despliegan las vivencias de los jovenes tareferos, o como diria Kusch, el
suelo significativo en el que estamos en el mundo. El mismo esta tefiido por la injuria

desde la mas temprana infancia.

[ll. Un mundo de injurias

Asi como la yerba mate es conocida localmente como un producto noble que le otorga
identidad a la region, siendo Misiones una provincia cuyo “mito de origen” se vincula al
proceso de colonizacion agricola e inmigracion europea; los trabajadores agropecuarios
han sido tradicionalmente excluidos de las representaciones hegemonicas (Rau, 2005).
En este sentido, en la region la tarefa es considerada como la ocupacion mas baja de
todas las que se pueden hacer y el yerbal como el ambito méas indigno donde se pueda
trabajar. La tarefa y yerbal se encuentran asi permeados por la injuria desde el
comienzo de la experiencia. Tal es asi que en Misiones la palabra tarefero muchas
veces es utilizada como un insulto en &mbitos como la colonia, el barrio, la escuela o el

centro urbano.

2 Lo que se lleva para comer también funciona como una distincién que diferencia al tarefero del “gallo
blanco” —término que me decian a mi por ejemplo-. El que es tarefero lleva en su matula —vianda- reviro —
engrudo que se hace con harina y aceite- con carne frita, una comida lo suficientemente pesada como
para aguantar el dia entero comiendo sélo una vez. En cambio los “gallos blancos” llevan comidas mas
livianas, como pan, sandwiches, empanadas, etc.

Lo que se lleva para comer también funciona como una distincion que diferencia al tarefero del “gallo
blanco” —término que me decian a mi por ejemplo-. El que es tarefero lleva en su matula —vianda- reviro —
engrudo que se hace con harina y aceite- con carne frita, una comida lo suficientemente pesada como
para aguantar el dia entero comiendo s6lo una vez. En cambio los “gallos blancos” llevan comidas mas
livianas, como pan, sandwiches, empanadas, etc.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



13

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

XI CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghe Socis

Foto 6

Tareferos esperando al camién a las 5.15am. Tareferos regresando del yerbal. Fotografia de Diego
Fotografia de Diego Marcone. Barrio Cuatro Bocas, Marcone. Montecarlo, abril del 2013.
Montecarlo, abril del 2013

En el mundo de los tareferos “en el principio hay la injuria”. Ella es el horizonte de
sentido sobre el cual estan arrojados los sujetos desde su mas temprana infancia. La
injuria se posa en sus cuerpos y espacios: los marca, sefiala, identifica desde los ojos
de un otro que los aborrece. A través de la injuria la persona se distingue
negativamente del resto de los miembros de su sociedad, siendo amenazada por el
descrédito, el aislamiento social y el desprecio. Se naturaliza asi una animosidad
basada en la desposesion y explotacion histérica propia de su posicion de clase (ver
hoja Ill capitulo 4), radicalizandose la cruda marginalidad de todos los dias. La injuria
somete la carne y alma del sujeto, constituyendo una corporalidad que hay que ocultar
y una emocionalidad avergonzada del si mismo, aquebrantada por trayectorias de
sufrimiento. Este basamento cultural se organiza en torno a lo que Mario Margulis
(1999?%) llamé racializacion de las relaciones de clase, lo cual refiere a las
manifestaciones de exclusion, discriminacion y rechazo dirigidas a clases sociales
subordinadas. Las mismas presentan una heteroglosia que da cuenta de una
yuxtaposicion de lenguajes, actitudes, culturas y subculturas que operan solidariamente
bajo formas complejas de interseccién; excluyendo y discriminando a una poblacién con
rasgos étnicos de descendencia guarani o mestiza; origen migratorio de las colonias
rurales (de municipios de la provincia de Misiones, o territorios cercanos de Brasil para

el caso de Obera, y Paraguay para el caso de Montecarlo); estilos estéticos (formas

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



14

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

locales de ser y hacer) vinculados a la condicion de clase obrera rural; y residencia en
los barrios periurbanos. Tales significaciones dejan sus huellas en la asuncién propia
del ser tarefero. A continuacion me detengo a describir el mundo de injurias en que se
sitlan los jovenes -organizado en torno a los procesos de racializacion de las relaciones
de clase- y su performatividad (Butler, 1997) en la constitucion de subjetividades

inferiorizadas.

[1l.1 La estigmatizacion del cuerpo

Uno de los aspectos peor vistos de la tarefa es la suciedad que deja en el cuerpo (ver
foto 4 y 5), por eso el comentario mas inmediato referente a los tareferos se asocia a la
calificacion yaré, es decir, el tarefero sucio en guarani. Esta suciedad los asemeja a

alguien cercano al esclavo, sin derechos, en alguien similar a un animal de carga.
Pulga: [...] un tarefero vos entras temprano a la mafana. Vos entras temprano a la mafiana, vos
entras con un cocido
y una la yerba que te mojas todo. Salis como un chancho de ahi. Entonces es sucio.
Carlos: Si, vos te vas limpio es sélo un dia.
P: Un ratito, media hora. Y un alba#il vos estas todo el dia limpio trabajando. [...] Pero la yerba no.
Vos te ponés un pantaldn lunes y no te vas a estar cambiando todos los dias. [...] La tierra es
colorada, y vos sacas el raido en tu espalda, tenés que agacharte, tenés tus rodillas, tu espalda
chorreada de agua sucia [...] Y vos salis como un chancho de ahi. Por eso le dicen “tarefero yaré”
le dicen al tarefero, tarefero sucio.
Luz: ¢ Yaré qué significa?
P: Yaré en guarani se dice tarefero sucio. [...] Y vos a donde te vas lo primero que te dicen “jeh!
ese es un tarefero sucio!”, “un tarefero yaré” le dicen. Un tarefero sucio ¢entendés? Siempre fue
asi. El que menos ganaba.
Entrevista a Carlos y el Pulga (tareferos adultos). Barrio San Lorenzo, Montecarlo, noviembre del

2011.
Los tareferos se mueven a espaldas de la ciudad, en sus sombras y noches. Sus

horarios de transito por el centro con las ropas y marcas del yerbal se restringen a los
momentos de salida con el camidn hacia las fincas durante a las horas de la madrugada

(foto5), cuando la ciudad duerme. Entonces sus cuerpos estan cubiertos por ropas y

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



15

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

ponchadas, sus caras se esconden tras cubre-montafias o gorros que los protegen del
frio y las miradas, sus voces estan apagadas. Al regreso del yerbal (foto 6) resulta
recurrente que los nifios de las colonias les griten “jtarefero yaré!”, en esos momentos
los gritos sapucais que acompafaron la jornada se callan, las miradas se tornan
esquivas. Verglenza. Al atardecer, los camiones evitan el centro, dirigiéndose por
caminos alternativos que los lleven al barrio. Y ni bien llegan del barrio, los tareferos se
apresuran por bafarse, por sacarse las marcas de la tierra colorada en su cuerpo. Una
tierra que cuesta tanto sacar. En una ocasion el Tuti —tarefero de una de las cuadrillas
cuadrilla en la que observé- se corté un dedo con el serrucho en el yerbal, y fue
buscado por el contratista para que lo atiendan en el hospital. En ese momento, a pesar
de estar perdiendo sangre de su mano y de posiblemente estar infectandose la herida,
lo primero que queria hacer era pasar por su casa para cambiarse, de manera tal de no
ir con la ropa de trabajo al hospital, de no estar “como un chancho” frente al doctor, y
luego esperar sucio el colectivo en el centro. El contratista lo llevé directamente al
hospital, porque para que el seguro lo cubriera tenia que ir desde el trabajo, situacion
que a Tuti le gener6 una profunda verglienza e incomodidad.

Otro de los comentarios recurrentes que refieren a los tareferos se asocia con el color
de la piel, asi como también con el curtido que ésta presenta tras innumerables
jornadas de sol a sol en el yerbal. Ello se simplifica en la afirmacién: los tareferos son
negros. De esta manera, el color de piel los categoriza a priori como alguien inferior a
los gringos —descendientes de los colonos productores de yerba de origen europeo-, y
en sus protestas son calificados como negros, vagos que no quieren trabajar. Estos
términos son recurrentes en los cortes de ruta de los tareferos en los momentos previos

al comienzo de la cosecha®® o tras finalizar la misma. Tales calificativos y estereotipos

13 Algo sumamente interesante de esta cuestion, es que desde el 2002, tras la llamada “crisis de la yerba”
muchos de los cortes de ruta fueron en asociacion entre los tareferos y los colonos, para pedir por la
suba del precio de la yerba, o en reclamo por subsidios en la constraestacion. A su vez, a partir del 2008
a raiz de un conflicto con el ANSES por la devolucidn de Asignaciones Familiares de tareferos retenidas
por el organismo se incrementaron las protestas de tareferos. Desde entonces uno de los mayores
epicentros de las protestas es en Montecarlo, donde desde el 2009 existe el Sindicato de Tareferos de

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



16

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

que asemejan al tarefero a alguien cercano a un esclavo, a un animal de carga, se
reproducen en las escuelas, donde un insulto tipico entre los chicos es la simple
palabra “tarefero”; en los boliches bailables y bailantas “de negros” de la ciudad, es
decir donde van los jévenes de sectores populares®, etc. En estos distintos ambitos,
desde edades tempranas los nifios y jovenes se van socializando dentro de estas
valoraciones relativas a que “los tareferos son los mas bajos de todos, son los que no

tienen estudios, son los mas ignorantes”.
Sandra: Para tener mas [...] O sea, porque a veces los chicos la mayoria dice “no, esa pobrecita,
es pobre, no sé qué,
mandioquera, no sé que...” [...] Y o sea los chicos me veian menos que todos, asi: “jay! la
mandioquera! jla
tarefera!”, la jbuh! De todo.
Luz: Ah, ¢ te dicen asi?: “jay! tarefero”.
S: Porque la tarefa es el peor, el peor. Como que si fuera un delito, el tarefero. O sea, ellos le ven
como debajo a los
tareferos. [...] hay algunos que “no, yo no me junto con ese que es tarefero”.
Entrevista a alumnas de 1° afio (13 y 15 afios) de la Escuela secundaria del Barrio Obera 4.

Ober4, marzo del 2011.
A patrtir de este tipo de discursos y practicas ideoldgicas, la injuria tarefero yaré deforma

el sentido de la palabra tarefero, modelando las relaciones con los demas y el mundo
(Eribon, 2001). Ser tarefero se reduce a ser yaré, vago, lo mas bajo, lo mas
vergonzoso. Esta injuria genera el efecto de separacion entre los normales blancos de
los estigmatizados negros, contribuyendo a un mayor hostigamiento de la poblacion,
adjudicando y legitimando el peor lugar de todos a aquellos identificados con estos

estigmas.

Montecarlo (ver los seguimientos de la problematica por la periodista Alicia Rivas Zelaya de la Radio
Universidad de Misiones).

YTambién sus rasgos corporales hacen que sean sospechosos para la policia, siendo uno de los blancos
preferidos por las fuerzas de seguridad en los pedidos de documentos durante los momentos en que
estan en el centro durante horarios “no permitidos” como la noche de los fines de semana.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



17

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

[ll. 2 Barrios malditos

Tanto en Obera como en Montecarlo, los barrios que concentran tareferos se
expandieron a partir de mediados de los afos '90 y continuan expandiéndose en la
actualidad a pasos agigantados. La mayor parte de sus habitantes fueron expulsados
de las villas de trabajadores agricolas en las colonias, de las fincas de los patrones o
emigraron de sus pequefias explotaciones rurales, donde tenian su residencia. Tras
esta expulsion, comenzaron a asentarse en territorios fiscales -inicialmente con las
mismas carpas de polietileno que usaban en los campamentos tareferos- dando origen
a villas miserias ubicadas a los bordes de las ciudades. Hacia el 2008 estas villas se
fueron urbanizando, conformando barrios periurbanos® o comenzaron a ser
relocalizadas en otros barrios existentes en territorio rural y urbano. Estos barrios son
los mas estigmatizados de las ciudades. Las habladurias y la opinion publica (presentes
en los medios de comunicacion locales) concentran la delincuencia, drogas,
alcoholismo, conflictos familiares, y demdas problemas en los barrios tareferos,
estigmatizaciones que los propios jovenes perciben en las escuelas, las salidas y en los
usos de la ciudad. De esta manera, el hecho de vivir en los barrios de San Miguel, Cien
Hectareas o Sargento Cabral en Obera; en Malvinas, San Lorenzo o Cuatro Bocas en
Montecarlo “implica una asuncion automatica de indignidad social e inferioridad moral
gue se traduce en una aguda conciencia de la degradacion simbdlica asociada al

confinamiento en un universo aborrecido y menospreciado” (Wacquant, 2007: 136).
Gerardo: En el centro siempre que hay pelea dicen que es por los de San Lorenzo.
Leonardo: Es siempre San Lorenzo, no sé por qué la bronca.
G: “Son todos de San Lorenzo” nomas te dicen. Siempre de San Lorenzo son...
Le: Nunca nombran a otro barrio, siempre es San Lorenzo.

L: ¢Y qué es lo que dicen que... que tiene San Lorenzo?

!> | a urbanizacion de las villas se lleva a cabo fundamentalmente mediante programas sociales como el
Promeva —Programa de Mejoramiento de los barrios—, el Plan Techo dependiente del Instituto Provincial
de Desarrollo Habitacional, entre otros. Estos programas provisionan de agua corriente, bafios,
electricidad en los barrios; asi como también construyen calles y veredas. Por otro lado durante los
Ultimos 3 afios observé importantes mejoras de las escuelas primarias de los barrios —generalmente tras
piquetes de los vecinos-, asi como también comenzaron a construirse escuelas secundarias.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

)‘.)\

qP:

201
SEN
\ IAWD

Le: Que son... digamos que son chorros, que son faloperos. O... a ver, que son patoteros, algo

Xl CAAS

Congress Arganens S Aopokghs Sock

~

asi. Todas esas

boludeses. O sea, cosa que: uno que no nos gusta la droga, dos que casi no armamos problemas
en el centro —sélo si

nos buscan-. [...] Para eso salimos todos en grupo, grupo de 50, 60... Pero sino... o sea ni nadie
arma bronca nada

que ver, tranquilo.

Entrevista a Gerardo (17 afios) y Leornardo (19 afios), Barrio San Lorenzo, Montecarlo, nhoviembre
del 2011.

De esta manera, se da lugar a una estigmatizaciéon que conjuga la practica tarefera, la
descendencia étnica y la residencia en los barrios periurbanos. Es asi que me pregunto:

¢,cOmMo experimentan estas estigmatizaciones los jévenes?

Foto 7 Foto 8

P

Tareferos en la Liga de fatbol de los sdbados. Los pibes de la esquina (tareferos) con la sociéloga
Fotografia de Diego Marcone. Montecarlo, abril y el trabajador social Sergio Vega. Fotografia de
del 2013. Diego Marcone. Montecarlo, abril del 2013

IV. Subjetividades inferiorizadas

En el presente apartado me pregunto por las formas de experimentacion juveniles de la
estigmatizacion conjugada. Para ello, me detendré a analizar cémo la tarefa se vivencia
cOmo un conocimiento practico estigmatizante, el cual enlaza marcas en el cuerpo
dejadas por tarefear y estar-en-el-yerbal, una emocionalidad vinculada al sufrimiento, y

el confinamiento en los barrios periurbanos.

IV. 1 Maneras de sentir

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



19

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

A lo largo de trayectorias marcadas por la injuria se va dando forma a una paleta de
sentimientos corporizados intrinsecamente relacionados al ser-en-el-yerbal y los
sentidos ideologicos presentes en el mito del tarefero yaré, los cuales son
constituyentes de una manera de sentir: el sufrimiento tarefero. Este sentimiento se
encuentra asociado a las duras condiciones que experimenta el cuerpo en-el-yerbal y a
la verglenza que genera el mito del tarefero yaré. El frio de la noche, las lluvias, el
calor, “las mojaduras”, la preocupacion y dolor permanentes que ello genera, las
experiencias descalificativas hacia los tareferos parecen acumularse en el cuerpo a la
manera de sedimentos del sufrir. A través de la acumulacion de los duros penares en
las sucesivas cosechas se constituye una manera de ser ligada al sufrimiento, en
trayectorias que parecen estar conducidas por el inevitable destino tragico del pobre. El
tarefero porta el estigma de practicar una actividad “de negros” que lo convierte en
alguien cercano al esclavo, sin derechos, con una pobreza que desespera, un

hombre o mujer sufrido/a que se funde tempranamente en el yerbal®.

IV.2 Practicas de microjerarquias e intra-discriminaciones

Entre los jovenes de familias tareferas se establecen diferencias y micro-jerarquias que
distinguen a los jovenes tareferos de los jovenes que practican ocasionalmente la tarefa
durante las vacaciones. Los jovenes tareferos —quienes adoptan la manera de ser
tarefera- son quienes dejaron la escuela y se dedicaron a la tarefa durante toda la
temporada. Méas alla de las circunstancias de extrema necesidad que generalmente
hicieron que estos chicos se inserten en el mercado laboral yerbatero, el saber tarefear
se lleva como un castigo por no haber sido mejor, por no haberse quedado en la

escuela, por ser vago y burro. Para este grupo su destino parece tener el mismo sufrir

16 . . .
“aquel que tarefea experimenta la cosecha como una labor que va “fundiendo” paulatinamente su cuerpo,

desgastando rdpidamente sus energias vitales. Esto significa que los jovenes insertos en la tarefa pierden
precozmente

su fuerza vital, y por ende su juventud. Sus cuerpos fuertes para el trabajo se debilitan por el prematuro y constante
esfuerzo de cargar los puchos y raidos, los frecuentes accidentes en el yerbal y las rutas, las picaduras de viboras y
otros insectos, el estar bajo la lluvia, el sol, el calor, el frio, el rocio.” (Roa, 2013: 335).

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



20

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

que el de sus padres que lo portan desde la temprana fundiciéon de sus cuerpos,
asumiendo una identificacion como tareferos sufridos. Los ultimos son vistos como la
juventud perdida para los primeros, como los “borrachos de la esquina”’ (foto 8), los
burros malgastadores, situacién que genera constantes intra-discriminaciones en el

barrio.

IV.3 Practicas de retraimiento social y chivos expiatorios

Dadas las actitudes discriminatorias hacia los/as jovenes de los barrios estigmatizados
en las escuelas, boliches y otros espacios de la ciudad; los jovenes se retraen
socialmente, reuniéndose Unicamente con chicos del barrio y autoexcluyéndose de
transitar por los ambitos “no permitidos”.

Asi la eleccidon de las escuelas primarias y secundarias, clubes de fatbol e iglesias se
restringe a “los que son de negros” en donde son todos iguales por lo que hay menos
posibilidades de ser discriminados. Dicho retraimiento genera rivalidades entre los/as
jovenes de los barrios que profundizan el cisma espacial y social.

Por otro lado, se establecen chivos expiatorios que reproducen las préacticas de
discriminacion que ellos mismos experimentan. Esto sucede por ejemplo con “los
vecinos nuevos del barrio”, quienes suelen ser calificados como “villeros”, “drogadictos”,
“borrachos” y “chorros” en el momento de instalarse con sus ranchos de madera en el
barrio; o “agrandados” en el caso que tengan consumos aceptados o mejoras en la
casa y se junten con gente de “barrios mejores”. Estas hostilidades producen
fraccionamientos en el barrio, territorios permitidos y prohibidos por donde los grupos
de jévenes pueden o no pasar. Doy un ejemplo ilustrativo de este mecanismo: en Obera
corrio un rumor —que hasta fue desmentido por el intendente a través de los diarios-

segun el cual iban a traer villeros de la villa 31 de Buenos Aires al barrio de San Miguel

" Durante los fines de semana, cuando los tareferos bajan de los campamentos, los jovenes se juntan a
tomar en las esquinas del barrio y salen a las bailantas de la ciudad. Es asi que en las familias tareferas
los hombres suelen tener problemas de alcoholismo, mientras que son recurrentes los casos de violencia
familiar (algo que esta completamente naturalizado en los barrios). En cambio, las mujeres que tarefean
durante los descansos de la cosecha suelen estar ocupadas en las tareas domésticas del hogar, o en el
cuidado de sus hijos.

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



21

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenan S AWopoioght 54¢

—un barrio tradicionalmente tarefero, y calificado como el epicentro de todos los males-.
Este rumor era una de las preocupaciones frecuentes de los vecinos/as durante el afo
2011 y contribuy6d a que se establecieran las zonas de los viejos y los nuevos en el
barrio (migrantes de zonas rurales u otros pueblos de Misiones), cuyos habitantes

tenian resentimientos entre si.

I\V.4 Estrategias de ocultamiento y clausura

Otro modo de experimentar el estigma de la tarefa por los jovenes es a través de
estrategias de ocultamiento tales como: 1) el uso de ropa de moda y zapatillas de
marca para salir del barrio; 2) una excesiva limpieza corporal durante los fines de
semana: por ejemplo, los/as jévenes que salen a las bailantas pueden pasar horas
limpiando sus manos con lavandina para sacar el tefiido de negro que deja la tarefa en
las manos; 3) consumos que dan distincion: tales como una moto o equipos de musica;
y 4) el ocultamiento sobre lo que se trabaja en los boliches, el barrio, etc.

Por ultimo, a lo largo de los avatares de sufrimiento no hay tiempo para pensar en
tantos dolores, no hay tiempo para duelos, no hay plata para psicélogos que calmen el
mal tarefero. Simplemente se sigue adelante a través de estrategias de clausura que

permitan “no pensar’ “no ponerse triste”. Como me dijo Cristébal aquella lluviosa
manana: “‘cuando te ponés a pensar cagaste, ahi te enfermas de tristeza”. Para eso
ayuda el alcohol, o las distracciones en las ligas de fatbol (foto 7) de los barrios, lo cual

funciona como una especie de incentivo para seguir adelante.

V. Conclusiones

En el presente trabajo pongo de manifiesto los caminos hacia la constitucion del “ser
tarefero” que emprenden los jovenes de estas familias. Sostengo a modo de hipotesis
que el saber hacer tarefero es una practica compleja, intimamente vinculada a la
conformacion de una corporalidad tarefera, desplegandose como una alquimia
experiencial que abarca una corporalidad, una sinergia y una emocionalidad

constituidas desde la inmersion del sujeto en el yerbal como ambito finito de sentido y

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



22

Xl CAAS

Congreso Argentino de Antropologia Social

Xl CAAS

Congress Arpenans S AWopokoghs 5

en particular, desde la intersubjetividad de la cuadrilla. Asimismo, pongo de manifiesto
algunas practicas de discriminacion hacia los jovenes tareferos y los procesos de
significacion de la practica tarefera. La estigmatizacion modela el sentido del ser
tarefero (que implica una manera de ser constituida por un estar-en-el-yerbal y por una
practica in-corporada), tornando a la practica tarefera en una injuria performativa que
organiza las relaciones con los demés y el mundo. Ser tarefero se reduce a ser yaré,
conjugando una estigmatizacion a la clase social, el color de la piel y el confinamiento
en los barrios periurbanos. Esta estigmatizacion se experimenta desde el dolor de la
carne, dando forma a una paleta de sentimientos que constituyen una manera de sentir
tarefera organizada en torno al sufrimiento. Asi, los jovenes se resisten a identificarse
como tareferos, a sufrir como lo hicieron sus padres, por lo que realizan diversas
practicas de diferenciacién, encubrimiento, distanciamiento y clausura social que

revelan la conflictividad y estrategias de distincion en el interior del sector.

VI.Bibliografia

-Butler, J. (1997): Lenguaje, poder e
identidad. Espafia. Editorial Sintesis.

-Csordas, T. (2011): “La in-corporacién
como paradigma para la antropologia”.
En: Cabrera, P., Lozano Rivera, C. y
Roa, M.L.
Antropologia de la Subjetividad.

Fichas del Equipo de
Alguimias Corporales. Buenos Aires.
OPFYL, Universidad de Buenos Aires.
-Eribon, D. (2001): Reflexiones sobre la
cuestion gay. Barcelona. Editorial
Anagrama.

-Jackson, M. (2011): “Conocimiento del

cuerpo”. En Citro, S. (comp.), Cuerpos

Plurales. Antropologia de y desde los

cuerpos. Buenos Aires. Editorial
Biblos/Culturalia.

-Kusch, R., (2000): “El mero estar’ y “17.
La encrucijada de estar no mas”. En
Obras completas. Tomo |, Santa Fe,
Fundacién Ross.

-Margulis, M (1999): “La racializacion de
las relaciones de clase”. En Margulis,
Urresti y otros, La segregacion negada.
Biblos. Buenos Aires.

-Rau, V. (2005): Los cosecheros de
yerba mate: mercado de trabajo agrario

y lucha social en Misiones. Tesis inédita

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



23

XI CAAS

de doctorado en Ciencias Sociales,

Facultad de Ciencias Sociales,
Universidad de Buenos Aires.
-Roa, M.L. (2013):

hiciste sufrir...

“Tarefa que me
La emocionalidad en la
constitucion del self de los jovenes de
familias tareferas”. En Revista Trabajo

y Sociedad, N° 20, INDES, Universidad
Nacional de Santiago del Estero.

-Wacquant, L. (2006): Entre las cuerdas:

XI CAAS

Congreso Argenuno de Anlropologla Soc:al

cuadernos de un aprendiz de boxeador.
Buenos Aires, Siglo XXI Editores.
Fuentes primarias

Entrevistas y notas de campo realizadas
durante los afios 2008, 2010, 2011,
2012y 2013.

Diario de campo afio 2011, 2012, 2013
Fotos tomadas por Diego H. Marcone en
trabajo de campo, Montecarlo, mayo del
2012 y abril del 2013

- Xl Congreso Argentino de Antropologia Social - Facultad de Humanidades y Artes - UNR - Rosario, Argentina



